"Застунице Кентаза град Усмань милостию посетившая, выну покров Твой над нами простираеши;



Издается с октября 1996 г.





Одобрено Синодальным информационным отделом

# ECMARIA II PAROCAARHAA

Издается по благословению Митрополита Липецкого и Задонского Никона \* №5 (509) март 2018 год

# «Пока есть в тебе стремление вперед - не бойся!»

Слово из Оптиной пустыни ...

У преподобного Варсонофия Оптинского есть такие удивительные слова: «Пока есть в тебе стремление вперед - не бойся! Цел твой кораблик и не надо бояться могущих случиться бурь!».

Человек живет в этом безпокойном, сложном, суетном, кровоточащем мире. Чем занят он? Что его волнует? Что заставляет его душу трепетать, радоваться, плакать? Куда плывет его кораблик? Когда он бывает счастлив? Где то место, в котором его сердце обретает покой, тишину и мир? От чего у него бывает боль? «Почему, - как говорит преп. Иустин Сербский, как странный знак вопроса, человек идет по этому миру?»

И что же, неужели жестокий, больной, холодный и уродливый случай забросил его в этот мир? Для борьбы, выживания, поиска корма, стремления к удовольствиям? И он живет одиноко, с озябшей в этом обледеневшем мире душой, затерянный в потоке хаоса и боли, информации, цифр и холодных фактов?

Или же он возлюбленное чадо Божие? Согретый, желанный, ожидаемый, любимый, призванный на самую главную Встречу своей жизни - Встречу с Небесным Отцом?

Диавол так и хочет загнать человека в безысходную резервацию греха! Постоянно делает попытки превратить нашу жизнь в унылый, бездарный, пустой и скучный пасквиль. Выискивает всевозможные способы, чтобы душа человека стала «черной дырой», в которой гибнет всё доброе, чистое, светлое и святое!

Миллионы глаз холодно скользят по красоте мира и не видят за этой красотой её Художника и Творца. Миллионы сердец липкими щупальцами чувств стремятся к наслаждениям, но не знают настоящей радости и смысла. Миллионы душ плачут и стенают, но не взывают к Врачу душ и телес, Тому, кто может облегчить их боль.

Преп. Иустин Сербский говорит, что «мысль человека, если не закончится Богом, то рано или поздно закончится помешательством».

Но происходит чудо! Душа, много лет страдавшая кровотечением безверия и земной тоски, издержавшая на врачей всё свое имение, касается края одежды Христа и исцеляется! «Дерзай, дщерь! Вера твоя спасла тебя; иди с миром».

Блаженный Феофилакт Болгарский говорит, что, если кто-нибудь обратит глаз к сияющему свету, или поднесет хворост к огню, то и свет, и огонь тотчас оказывают свое действие. Так и жена, принесшая веру Богу, Могущему исцелить, тотчас получила исцеление. Потому что она ни о чем не думала: ни о долговременности болезни, ни об отчаянии врачей, ни о чем другом, но только веровала и спаслась. Она прикоснулась к Иисусу прежде мыслью, а потом телом!»

Каждый человек, приходящий в этот сложный и неспокойный мир, призван прикоснуться ко Христу. Прикоснуться сердцем, душой, всей своей жизнью! Иначе он так и будет ползти по земле, оставляя за собой кровавую дорожку, которая может потом протянуться в Вечность..

Церковь - это пространство встречи человека с Богом! И все святые отцы говорят, что самый краткий и самый надежный путь истинного Богопознания лежит через истинное самосознание. «Кто возмог познать **достоинство души своей,** - восклицает преп. Макарий Великий, - тот может познать силу и тайну Божества».

У оптинского новомученика о. Василия есть такие

Где от души мне своей затаиться? Где настигнут раздумья меня?

Я по вселенной промчался, как птица, Места такого не знает она.

И действительно, нет такого места на земле и в сердце человека, где бы он затаился, отвернулся, спрятался от своей души и от самого себя. И слава Богу!

И как кто-то сказал: если даже нет веры, то все равно совесть - это предстательство Бога в душе любого человека. Совесть жжет, звонит, треплет и напоминает.



Для встречи с Богом нужно желание, усилие, нужен труд сердца. «Да возвеличится сердце ищущих Господа», - восклицает пророк Давид

Душа не умерла! Она просто еще не пробудилась. И пусть мир не верит и смеется, Господь же берет душу за руку, как маленькую евангельскую отроковицу, и говорит ей: «Душа, встань!» И душа возвращается к жизни, как из ссылки.

У святителя Афанасия (Сахарова) в одном из писем, которое он писал из заключения в 1931 году, есть очень глубокие и огненные слова. Он говорит, что **«если Господь дал нам жизнь, поставил её в** известные условия и жизнь нашу не прерывает, значит, жизнь наша для кого-то и для чего-то нужна. В мире вообще нет ничего безполезного, ненужного, безсмысленного. Все имеет свой смысл и назначение!

Я не допускаю возможности существования людей ненужных, безполезных. Думаю, не найдется в мире человека, который бы хоть раз в жизни не послужил кому-либо другому хотя бы чашею студеной воды. Но даже если кто-либо и единой чаши воды за всю жизнь не подал, - ктонибудь ему подал. Тогда, значит, смысл и польза этой, как будто безполезной жизни в том, чтобы другой сделал добро ради него!»

«Мир чреват смыслом», - как говорит А.Ф. Лосев.

Современный человек делает свою жизнь еще более комфортной, но безпокойство не покидает его. Он желает все более утонченных удовольствий, но горечь неудовлетворения жжет сердце. Человек хочет прожить как можно дольше здесь на земле, но смерть неминуемо настигает его. И часто - врасплох!

Митрополит Лимассольский Афанасий говорит, что, когда он жил на Афоне, он видел и знал старцев, которые стяжали такой сердечный мир, что не знали, что

На греческом языке слово «безпокойство» имеет значение «я задыхаюсь». «Сегодня, - говорит владыка, - многие страдают безпокойством - «задыха-

Однажды владыку позвал сосед-старец (было это в Новом Скиту) и спросил его: «Ты ученый и грамотный! Вот ко мне приходят люди и жалуются на безпокойство. Объясни мне. что это такое - безпокойство». Святой старец вообще не знал этого состояния.

Владыка начал ему объяснять: «Отче! Это нечто

берущее тебя за горло и тогда ты начинаешь задыхаться». Он не смог по-другому объяснить смысл этого явления, этого чувства, этой страсти. И вот через несколько дней старец простудился, у него заболело горло и он позвал о. Афанасия: «Посмотри! Может быть у меня безпокойство?» У подвижника был такой внутренний мир, такое целомудрие, что он так и не понял значения безпокойства!

Святые отцы говорят, чтобы приобрести мир, сердечную тишину, безстрастность, нужно пройти три келлии: Первая - это материальная келлия монаха или комната мирянина («сиди в келлии и она тебя всему научит»), это место молитвы, бдения и трезвения. Есть даже такой термин «келейная литургия».

Эта келлия должна помочь человеку войти в клеть своего сердца, в эту вторую сердечную глубинную келлию. «Царствие Божие внутрь вас есть».

И, наконец, третия - это весь мир. Если христианин стяжал мир в келлии своего сердца, взошел по ступеням заповедей блаженств, то весь мир становится его келлией! Он не испытывает страха, безнадежности, уныния, малодушия, отчаяния.

«Сердце, познавшее любовь, - восклицает прп. Силуан, - жалеет все творение!» Святые отцы называли это состояние «космической отзывчивостью». Но нам, конечно, до таких состояний еще очень и очень далеко. Мы еще кровоточим!

Философ Григорий Сковорода говорит, что у всякого человека множество «болванов», т.е. каких-то помыслов, греховных проекций, внутренних страстей. Вот этих болванов нужно победить, опрокинуть, выкинуть из своего сердца.

Православие - это не этнографический элемент русского народа. Это - живая жизнь, сердце его и

И если кто-то хочет понять, кто такой русский человек, пусть он идет не в ночные клубы и фитнесы, а в храмы и монастыри. Если он жаждет почувствовать народную душу, пусть отправляется не в гипермаркет или спортзал, а на молебен или крестный ход.

Там он услышит катехизис русской души: ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не могут отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе Господе нашем.

И пусть душа наша не смущается - в жизни каждого из нас будут еще и трудности, и поражения. И кровоточащие раны еще могут не раз открыться. Но надо жаждать коснуться Христа! И помнить вдохновенные слова Варсонофия Оптинского: «Пока есть в тебе стремление вперед - не бойся! Цел твой кораблик и не надо бояться могущих случиться бурь!»

+Игумен Тихон (Борисов),

По материалам сайта Оптиной пустныни Источник: Столетие. Ru

#### Русская душа

Если было время жить, греша, -Будет время и для покаяния. Правда в том, что русская душа Высшей Мерой мерит расстояния. Правда в том, что русская душа Жить не может жизнью несчастливой. Торопиться любит не спеша, А спешит всегда неторопливо. В праведности иль вовсю греша, Всех прощает и не судит строго, Потому что русская душа Никому не верит, кроме Бога.

**Елена Родченкова,** РНЛ



# KKHIPEGRITAIN HOPOPOAHUAKK

# Поступок Святейшего Патриарха Кирилла у русского человека вызывает 2-4 марта состоялся визит Святей прилив гордости за своё Отечество кровью, и не может быть никаких по-

2-4 марта состоялся визит Святейшего Патриарха Кирилла в Болгарскую Православную Церковь, приуроченный к празднованию 140-летия освобождения Болгарии от османского ига, сообщает Патриархия.ru.

Советник председателя Государственной Думы, член Общественной палаты Александр Щипков прокомментировал слова Патриарха Кирилла, сказанные на встрече с президентом Болгарии Руменом Радевым.

«Я горжусь русским Патриархом, - заявил Александр Щипков. - Прямо всему миру он заявил о предательстве болгарской элитой нашей общей истории. Русские освободили Болгарию от турок. Пролили кровь. Ничего не просили и не брали взамен. Мы защищали нашу общую веру. Мы защищали от поругания имя Христово. Болгария предала нас дважды: в 1941-ом и в 1991-ом годах.

Его Святейшество напомнил исторический контекст, в котором Россия начала борьбу за освобождение болгар. «Крымская война практически была войной объединенной Европы против России, заступившейся за православных на Ближнем Востоке и за святые места. И Россия потерпела поражение в той войне. Можете себе представить

ситуацию, в которой было принято решение об ее участии в освобождении Болгарии? — сказал Его Святейшество. — Вся Европа была против.

Надо было преодолеть это «дипло-

матическое эмчтобы принять решение об участии русских войск в освобождении Болгарии. Россия не посмотрела на Европу: движимая своей любовью к болгарскому народу, хоть и, еще раз скажу, будучи ослабленной

в результате предыдущей войны, не имея никакой политической поддержки в мире, она начала борьбу за освобождение болгар. Это великий пример того, как духовная, культурная, религиозная солидарность превозмогают политический прагматизм».

В связи с тем, что накануне во время торжественной церемонии на площа-

ди Национального Собрания напротив памятника Царю Освободителю — императору Александру Николаевичу — прозвучали слова признательности за освобождение болгарского народа не

единой русской армии, а отдельным странам, народы которых входили в то время в Российскую империю, в частности, Польше, Финляндии и Литве, Святейший Патриарх Кирилл подчеркнул:

«Болгарию освободила Россия— не

Польша, не Литва, не другие страны, а Россия. И хочу откровенно сказать, что для меня трудно было слышать ссылки на участие иных стран в освобождении Болгарии.

Ни польский сейм, ни литовский сейм не принимали решения о начале войны с османской Турцией. Мы — за историческую правду, ее мы завоевали своей кровью, и не может быть никаких политических и прагматических причин, по которым сегодня эту правду следует замалчивать или ложно интерпретировать». При этом Патриарх смотрел в лицо растерянному президенту Болгарии Румену Радеву.

Патриарх говорил твёрдо и уверенно. Говорил с позиции правды и силы. Говорил от лица русских. Говорил как человек, который осознаёт историческую ответственность за свои слова и поступки на том посту, который определил ему Господь.

Поступок Святейшего Патриарха Московского и всея Руси у русского человека вызывает прилив гордости за своё Отечество. Это вам не заклеенное скотчем имя Родины на спортивных сумках. Это открытый бой.

Полагаю, что многие наши соотечественники увидели сегодня Патриарха совсем другими глазами. Он молча делает свое дело, он плывёт как ледокол, раздвигая время истории. И когданибудь, много позже, можно будет рассказать о всём том, что сделал Кирилл для Матери Церкви и русского народа.

Патриарх восстанавливает историю, соединяет разрывы истории. Он чувствует ткань истории. Он делает историю. Он — русский Патриарх». (РНЛ)

# «Сейчас время особого духовного напряжения— Великий пост. Мы знаем, что духовная война не прекращается»

В Архангельске неизвестные вновь осквернили и спилили Поклонный крест, установленный на месте церкви святого мученика Виктора...

Поругание святыни произошло в ночь с 28 февраля на 1 марта 2018 года. И это уже второе нападение на Крест Христов, сообщает пресс-служба Архангельской епар-

Первый раз крест был срублен 25 августа 2012 года. Тогда полиции удалось задержать двух 17-летних подростков, совершивших ато напруга-

тельство, исходя из своих неоязыческих убеждений. Возбудили уголовное дело по ч.2 статьи 214 УК РФ «Вандализм». Подростки принесли публичные извинения верующим, и по инициативе епархии дело прекратили за примирением сторон. Крест восстановили, и 16 сентября 2012 года митрополит Архангельский и Холмогорский Даниил его освятил.

Как рассказал настоятель архангельского подворья Артемиево-Веркольского монастыря, глава Епархиального отдела по взаимоотношениям Церкви и общества игумен Феодосий (Нестеров), в этот раз злоумышленники предположительно использовали ножовку — крест был подпилен с нескольких сторон.

«Это далеко не первая акция подобного рода за время существования нашего прихода, — отметил отец Феодосий. — Были два поджога храма, стены церкви расписывали кощунственными символами, разбрасывали умерщвлённых животных на территории».

По словам священника, за людьми, спилившими крест, стоят силы, враждебные Церкви и Богу: «Сейчас время особого духовного напряжения — Великий пост. Мы знаем, что духовная война не прекращается, она идёт в сердцах людей. Тот, кто слаб духом, может принимать демонические мысли и становиться проводником зла, орудием в руках тёмных сил. Церкви это давно известно, для верующих здесь ничего нового и необычного нет».

Отец Феодосий напомнил, что в 2018 году отмечается печальный юбилей — 100-летие начала страшных гонений на Русскую Церковь. «Враг рода человеческого не изменяется в истории, он один и тот же, — сказал священник. — И ему ненавистен Символ жертвенной любви, всепрощения — Крест Христов.

Ненависть сатанинских сил вызывают и другие начинания Церкви. Ненавистны диаволу и те места, где люди вкладывают сердце и душу, где стараются помогать ближним. Для нас реакция сил зла — знак, что надо трудиться дальше и не останавливаться. Крест восстановим, потому что это святое место, здесь раньше находился храм святого мученика Виктора».

По данному факту возбуждено уголовное дело по статье «Вандализм». Русская линия

# Публичный призыв к сожжению храмов

В Калужской области на Масленицу прошёл «перфоманс» от безбожников — в арт-парке Никола-Ленивец был публично сожжён построенный из веток собор...

В последние месяцы мы стали свидетелями поджога нескольких храмов Русской Православной Церкви, как в России, так и на Украине. Но если в Киеве храмы поджигают украинские националисты, ратующие за раскольничий «Киевский патриархат», то в России подобные преступления совершают безбожники и ате-



исты, которые выступают против строительства новых православных храмов в спальных районах Москвы и других российских городах.

Всем очевидно, кто стоит за этим нападениями, но ни украинские, ни российские власти почему-то не предпринимают решительных действий для того, чтобы наказать преступников. А это кружит голову чувством безнаказанности, и противники Церкви уже открыто начинают призывать к сожжению церковных строений.

Именно так можно воспринять скандальную акцию «Пламенеющая готика», состоявшуюся в субботу, 17 февраля, в арт-парке Никола-Ленивец в Калужской области.

На праздновании Масленицы, когда по языческой традиции некоторые сжигают чучело из соломы, калужские атеисты решили сжечь 30-метровую (!) скульптуру храма. Сооружение из веток было создано Николаем Полисским и явно напоминало готический собор, из-за чего и возник скандал. Более того, поджёг его человек, одетый в ритуальные языческие одежды.

В Русской Православной Церкви обратили внимание на недопустимость подобного рода провокаций, которые направлены на прямой призыв к сожжению храмов.

Сжигание вместо чучела готического собора в реальную величину вызывает у верующих людей только недоумение, заявил РИА Новости заместитель председателя Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ Вахтанг Кипшидзе.

«Символы христианства, к западной или восточной ветви они относятся, должны пользоваться уважением и неприкосновенностью», — отметил Кипшидзе.

«Кроме того, мы не живём в политическом вакууме и не можем исключать невольных ассоциаций с украинскими событиями, где сожжению подвергаются реальные храмы канонической Церкви», — добавил представитель Сино- дального отдела.

Русская линия

## Живя в Содоме

Глава Минздрава Чувашии заявил, что повальный блуд ведёт к безплодию и тут же подвергся жесткой травле представителей «журфака»...

Живя в Содоме, нужно быть предельно аккуратным. Если же ты чиновник, то аккуратным нужно быть вдвойне, а может быть, и втройне. Об этом не понаслышке знал ещё Лот, живший среди людей, для которых безпорядочные половые связи и противоестественный блуд — были главной ценностью. Как уж он себя вел в этом обществе, доподлинно неизвестно, но то, что он был аккуратен, очевидно. Ведь блудливые люди очень агрессивны и, не дай Бог, кому-нибудь обличить их порок.

Лот, собственно говоря никого и не обличал, но поплатился и за это. Сама его целомудренная жизнь была, как бельмо на глазу для жителей Содома, а потому недолго он смог сохранить себя даже при тщательной аккуратности. Вскоре содомляне пришли к нему в дом с целью изнасиловать его детей и гостей, коими оказались Ангелы Божии. Приблизительно то же будет и со всеми нормальными людьми, когда власть в руки окончательно возьмут блудники и половые извращенцы.

О том, что современная Россия — это тоже уже почти Содом, и что всем целомудренным людям в нём надо быть предельно осторожными, можно убедиться на примере скандала, который разразился вокруг главы Минздрава Республики Чувашии Владимира Викторова. Высокий чувашский чиновник осмелился открыто заявить о том, что безпорядочные половые связи приводят женщин к безплодию и призвал местных врачей объяснять это российской молодёжи.

Нет, Владимир Викторов не безумец, как может показаться на первый взгляд. Сам он не выходил к журналистам со словами в защиту целомудрия и даже не употреблял запретное и осмеянное ныне в российском общество слово «девственность». Нет, он обычный чиновник, который не настолько глуп, чтобы говорить об этом предмете с представителями такой ещё одной древнейшей профессии, как журналистика.

Со словами о том, что необходимо рассказывать девушкам о вреде безпорядочных половых связей глава чувашского Минздрава обратился к своим коллегам в Диагностическом центре Республиканской клинической больницы во время заседания коллегии Министерства здравоохранения Чувашии. То есть говорил он об этом с врачами. Журналисты же лишь подслушали этот разговор, вырвали слова министра из контекста, и в результате в СМИ началась настоящая травля.

Смотреть на это нормальному человеку было противно. Уж как только не пытались представить представители «журфака» Владимира Викторова — и глупым, и тёмным и невежественным. Однако, за всеми этими статьями и телеэфирами об «оскандалившемся чиновнике» явственно проглядывала лишь одна реальная вещь — горькая обида блудников на то, что им указали на их порок.

Русская линия

# 

Если подвиг рядового Евгения Родионова казался совершенным вопреки сгустившемуся в России мраку, то недавние примеры смерти русских христиан за други своя воспринимаются как знамения возрождающейся крепости общественного духа.

В 1996 году в Чечне боевиками был вместе с товарищами захвачен в плен рядовой Евгений Родионов. Более трех месяцев пленных подвергали пыткам, а 23 мая им предложили принять ислам. Евгений Родионов отказался снимать нательный крест, за что и был обезглавлен.

В прошлом году я был на месте гибели российского солдата. Надо сказать, что жители селения Бамут, расположенного неподалеку, ухаживают за мемориалом, который установили российские пограничники. У стелы прибрано, несмотря на то, что находится она в нескольких километрах от населенного пункта.

Мученичество за веру - особый подвиг, совершаемый напряжением всех сил. И гибель русского воина, чей дух оказался не надорван ужасами плена, - это удивительный пример торжества православия, служения Христу у смертной черты.

Эта история про мужество и нечеловеческое терпение, про невероятную духовную зрелость 19-летнего юноши, про способность противостоять врагу не только на поле боя, про умение одолеть зло силой собственной веры. И то, что юноша родился в далеком селе Пензенской области, говорит нам о том, что русские земли, русская деревня все еще могут передать человеку свои животворящие токи, сформировать в его душе образ вечной жизни.

Этот подвиг был совершен в тяжелые для России времена - когда она балансировала на грани распада, когда население прозябало в нищете, а российская промышленность - гигантские активы советских времен - подверглась безудержному разграблению.

Я помню Москву в этот период.

Холодный, грязный и очень жестокий город, в котором, казалось, получила крайнее выражение теория социального дарвинизма. В любое мгновение и где угодно можно было нарваться на хамство, а то и прямую агрессию.

Москвичи видели друг в друге конкурентов в борьбе за выживание, и исходя из этого формировалась особая общественная атмосфера, в которой не было ни дружественности, ни желания оказать помощь ближнему, а тем более дальнему.

Мне даже иногда казалось, что принцип «падающего толкни» стал незыблемой основой отношений между людьми на долгие, если не на все, времена.

На этом фоне подвиг Евгения Родионова выглядит особенно удивительным, как если бы во мраке вдруг без всякой причины воссияла звезда.

Сегодня общественный климат, как мне кажется, претерпел очень значительные изменения.

Я часто читаю в социальных сетях о том, как незнакомые люди в том же горо-

де, который, как известно, слезам не верит, готовы протянуть руку помощи незнакомцу. И таких безкорыстных помощников оказывается много.

Не так давно другой автор газе-

ты ВЗГЛЯД Игорь Димитриев написал, как он извлекал свой автомобиль из сугроба и в течение нескольких часов ему пытались помочь восемь, кажется, человек. Кто тащил лопату, кто какие-то странные приспособления для выталкивания машины из схватившей ее колеса наледи и т. д.

Или другая история, ставшая уже очень известной, о том, как москвичка приютила бездомную из Приднестровья и добилась, чтобы на ее проблемы обратил внимание президент Молдавии.

Таких ситуаций, когда люди абсолютно безкорыстно, из чувства сострадания или просто от общей полноты сердца, бросаются на помощь незнакомцам, с каждым днем становится все больше.

Мы поменялись, поменялась страна. Будучи инфицированы в 90-х прошлого века идеями о том, что мерой человеческой жизни является успех, карьера, способность обойти конкурента, мы незаметно подрастеряли смыслы, которые продолжали пульсировать в православии и перетекали в наши сердца разными путями - через родительскую любовь, дружбу, книги, правила национального быта и т. д.

Но сегодня промысел Господень в России, в которую стала возвращаться

тончайшая связь между людьми, любовь, благодаря которой эта связь стала возможной, стал заметен, как никогда раньше.

Я лично не ощущал и не считывал его так в советские годы, а уж тем более в безблагодатные постсоветские времена.

Если подвиг Евгения Родионова казался совершенным вопреки сгустившемуся в России мраку, то недавние примеры смерти русских христиан за други своя мной воспринимаются как знамения возрождающейся крепости общественного духа, сегодня открытого истинам православия и его безконечно со-

страдательной к человеку сути.

35-летний миссионер-катехизатор, певчий и алтарник московского храма Всемилостивого Спаса Георгий Великанов, потибший под

колесами поезда в попытке спасти бездомного, - это человек уже нашего времени, не раздумывая бросившийся спасать одного из малых сих - и не просто одного, а человека, стоявшего на самой последней ступени социальной лестницы.

В этом поступке проявляется истинный смысл христианского служения - подвиг самоотрицания величайшей силы.

Или нищенка Ирина Мелькомова в Кизляре, которая отвлекла на себя внимание психопата-убийцы и тем самым спасла от расстрела полсотни прихожан православного храма.

В ее истории есть удивительные детали. По словам настоятеля церкви Павла Каликина, женщина всегда «сидела возле храма на лавочке, просила милостыню», а также «крестила прохожих и улыбалась».

Вот это вот «улыбалась» мне как раз и кажется приметой нашего времени, свидетельством явления Господа в современной России.

Или подвиг летчика Романа Филипова, сбитого в Сирии и подорвавшего себя со словами «За пацанов!». Тоже ведь смерть не для себя. Не для того лишь, чтобы избежать пыток и издевательств, губы выговаривают формулу «за други своя».

Пока кривая махина государства продолжает по инерции тащить за собой многое из того неприемлемого, что было заложено еще реформаторами в 90-е прошлого века, пока еще главными бенефициарами системы вещей в России остаются люди, провозглашенные хозяевами жизни в те пакостные времена, русский человек, не торопясь и не кликушествуя, постепенно возвращается к самому себе.

К умению жить, любить и радоваться тому, что вокруг него такие же русские или не русские, как и он сам. Люди этой страны.

#### Андрей Бабицкий, РНЛ

P.S. 1) Спасенный бездомный пережил Георгия Великанова всего на месяц. А при каких обстоятельствах умер Михаил, непонятно. Известно лишь, что последнее время он пил. Впрочем, по рассказам его приятелей, не меньше, чем прежде.

И все же это время он прожил не совсем привычно. В просветлениях Михаил приходил в храм, где служил Великанов. Беседовал-разговаривал со священниками. Исповедовался-каялся в грехах. Говорят, что плакал, переживал. Места себе не находил.

Уходил. И - снова пил. А потом взял да и умер. Спустя месяц после того, как не стало человека, сохранившего ему жизнь. Но христиане надеются, что Бог забирает людей в момент, когда они достигают максимы. Просто для каждого предельная точка своя. Возможно, для бездомного Михаила она - в желании стать лучше. В этих приходах в храм, в попытках начать реабилитацию.

Из Пасхального Слова Иоанна Златоуста: «Господь и последнего милует, и первому угождает, и оному дает, и сему дарствует, и дела приемлет, и намерение целует, и деяние почитает, и предложение хвалит».

Намерения Михаила были чисты и искренни. (РНЛ)

2) Озвученные Президентом России Путиным достижения в оборонной сфере - создание высокотехнологичных видов оружия для защиты нашей Родины – еще один довод в пользу Великого Промысла Божия о России – Православной Державы, которая согласно пророчеств святых будет противостоять антихристу в последние времена. (Прим.ред.).

### В Испании ввели гейпросвет для католических школ

29 января 2018 года СМИ сообщили, что в испанской провинции Андалусии социалистическим большинством Андалусского парламента был принят закон о том, что отныне идеология содомитов становится обязательной для школ, средств массовой информации и для врачей. А само существование 2-х полов объявляется «запрещенной информацией для детей», распространителям которой полагаются теперь астрономические штрафы, сообщает Life.

В частности, по новому законодательству школам (включая все католические учебные заведения) вменяется в обязанность обучать школьников идеологии гомосексуалистов.

Также этот новый андалузский закон запрещает критиковать в любых средствах массовой информации, включая интернет-социальные сети, тех, кто родился «мужчиной» или «женщиной», но объявляет себя публично якобы «немужчиной» или «неженщиной».

Дети по этому закону получили «право» принимать блокирующие половое созревание химические препараты без уведомления родителей.

Лечение всех страдающих гомосексуализмом или гендерной путаницей данным законом теперь строго запрещается. С момента вступления в силу данного закона любая психологическая помощь гомосексуалистам и людям с расстройствами половой идентичности в Андалусии считается теперь противоправной, незаконной и наказуемой.

Кроме того, согласно новому законодательству, весь образовательный контент (содержание школьных учебников, школьных занятий и уроков) должен быть полностью переписан и излагать только идеологию гомосексуалистов. Теперь рассказывать школьникам и детям о существовании двух полов у человека строго-настрого запрещено.

Вместо этого учителя обязаны пропагандировать «право» детей выбирать пол из текучего разнообразия множества испанских «гендеров».

Для всех несогласных и инакомыслящих с идеологией гомосексуалистов в новом законе прописаны санкции, которые будут теперь в Испании (Андалусии) применяться ко всем нарушителям данного закона. Так, штрафы за «рассказы учителей, журналистов и врачей детям о двоичности пола» в Андалусии составят теперь от 6000 до 120000 евро.

Епископы Андалусии уже выступили с заявлением, осуждающим данный закон как серьезную «угрозу семейной жизни, системе образования и профессии врача». Указывается, что новый закон грубо нарушает свободу мысли, свободу совести, свободу образования, а также свободу вероисповедания.

Андалусские родители трактуют данный закон «как проявление диктатуры гомосексуалистов» в школах Андалусии. (РНЛ)

# Дедушка Добри



13 февраля в своем родном селе Байлово на 104-м году жизни умер Добри Добрев. В Болгарии его звали Дядо Добри - Дедушка Добри, а еще - «святой из Байлово». Одетый в холщовый домотканый кафтан, штаны и лапти, он в любую погоду собирал милостыню на улицах болгарской столицы, Софии.

Кроткое лицо его всегда светилось любовью, он с каждым прохожим был готов беседовать о Боге. И далеко не сразу люди узнали, что все собранные подаянием деньги, до последней стотинки, он передает на восстановление, поддержание и строительство православных храмов и монастырей. Да и вообще мало что было известно о его

Старец не любил рассказывать о себе, не говорил - что заставило его заняться сбором подаяния.

В 2015 году о «святом нищем» был снят документальный фильм «Молчаливый ангел». Его создателям уда-

лось довольно долго общаться с Добри Добревым, благодаря чему стала лучше известна его биография.

Оказалось, отец Добри Добрева, Димитр Добрев тайно оплачивал счета за электричество местного детского приюта. В этом же приюте работала его жена, мать Добри Добрева. Примеры добродетельной жизни родителей благотворно повлияли на мальчика. Хотя Добри, родившийся 14 июля 1914 года, рано лишился отца, погибшего в Первую мировую войну.

Создатели фильма утверждают, что в молодости Добри Добрев служил в охране болгарского короля Бориса III и членов королевской семьи. Но главным делом для Добри, родившегося в крестьянской семье, было земледелие. В родном селе Байлово невдалеке от Софии он пережил Вторую мировую войну, почти полностью потеряв слух от контузии во время бомбежки. У него было четверо детей, двое из них живы.

Однажды Добри Добрев поселился в приходском домике во дворе храма святых Кирилла и Мефодия в Байлово и принялся обходить окрестные села и города, собирая деньги на помощь храмам и монастырям. За годы своего странничества Добри Добрев обошел почти всю Болгарию. Чаще всего он собирал милостыню в Софии, у дверей храма-памятника святого Александра Невского или возле церкви Святых Седмочисленников.

В 2005 году Добри пожертвовал храму святых Кирилла и Мефодия в Байлово 10 тысяч левов (примерно 5 тыс. (Окончание на 4-й стр.)

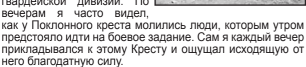
# «Певец во стане русских воинов»

(Окончание. Начало в предыдущем номере)

«Жизнь, борьба, смерть». Снимок сделан в апреле 1996 года в лагере российских войск в Ханкале. В кадре — БМД-2 (боевая машина десанта), на которой наши солдаты только что вернулись из сопровождения колонны. Они подвергались обстрелам, несли потери... Эта машина, как стальной солдат русской пехоты, крепко стоит

на страже родины. Сзади видны расцветающие по весне деревья. А еще дальше в кадре отчетливо виден грустный пейзаж: грузовая машина с цинковыми гробами...

«Поклонный крест возле штаба мотострелковой дивизии, Ханкала». По благословению Патриарха Московского и всея Руси Алексия II этот Крест был установлен на плацу в лагере русских войск в Ханкале, перед штабом 42-й гвардейской дивизии. По вечерам в часто видел



«<u>Часовня Михаила Архангела в Ханкале</u>» была построена в свободное время руками солдат, они в этот труд вложили душу. Ведь после выполнения боевых задач, где военным приходилось видеть кровь и смерть, хотелось иметь место, куда можно прийти и помолиться...

«Я встану здесь на колени и поплачу», — говорил мне один военный. В часовне лежит множество маленьких и больших икон, крестиков, свечей — и ничего не продается, все тут выдается безплатно, приходи и бери. Офицеры и прапорщики привозят из отпусков горстями кресты, иконы и свечи, покупают их для солдат на свои личные деньги.

Этот <u>солдат — его зовут Николай</u> — прислуживает при храме. Он раскладывал свечи и сказал мне, что ско-

ро придет батюшка служить молебен и надо к его приходу подготовиться. Есть в части несколько солдат, которым командование поручило присматривать за часовней, помогать священнику. И делают они это с любовью.

А вот — войсковой священник <u>отец Василий</u>. Снимок сделан в Душанбе в 1998 году. Справа — командир



2001-й дивизии в Таджикистане генерал-майор Орлов, слева начальник штаба Приволжского военного округа генерал-лейтенант Александр

ранов. Отец Василий пробыл в Таджикистане все самые тяжелые времена боев, авторитет у него в войсках был

Здесь на снимке он — с медалями. Его пришлось уговаривать надеть медали, ведь дивизия отмечала 55-летний юбилей и приехало много начальства, были журналисты. Батюшка Василий отказывался, говорил, что для него главная награда — священнический крест, но все же в знак уважения согласился надеть значок гвардейской дивизии и высшую награду Министерства обороны — медаль «За воинскую доблесть» І степени.

В марте 1994 года к нам в часть на передовую прилетел министр обороны Павел Грачев. Чтобы немного повеселить бойцов, с собой он привез артистов. Сначала министр вручил награды, а потом начался концерт и на сцену выбежали полуголые эстрадницы... Выглядело это настолько неприлично, что прилетевший специально на этот концерт певец Иосиф Кобзон этих девиц начал стыдить: «Вы хоть немного прикройтесь!»

В это время в части оказался и батюшка Василий. И вот я увидел, что после концерта большинство солдат пошли не к Кобзону, не к кривлявшимся на сцене певицам и даже не к министру обороны, а к священнику. Протягивают ему свои военные билеты, он ставит на них карандашом крестик, благословляет, нательные крестики раздает, иконки... Потрясенный этим зрелищем, я спросил у солдат, почему они предпочли артистам священника, и получил такой ответ: «Тут в двух шагах от каждого — смерть! И живы мы, пока нас Бог не оставляет!»

Я заметил это еще в Таджикистане: везде, где располагалось наше воинство, на позициях было много кошек,

кроликов, собак... А однажды в Чечне я прибыл в полк, который занимал круговую оборону, и увидел, что у наших ребят там есть кролики, козы, куры, другая живность. Держали они это не для питания, а чтобы животные согревали души солдат после боевых действий. Каждый приносит животным травки, погладит, покормит. Душа русского воина и на передовой — не загрубевшая, а чистая, светлая. Наш солдат даже в условиях войны не звереет, остается Православным.

«<u>С кроликом, возле Ачхой-Мартана</u>». Откуда взялись кролики в нашей части? Ребята как-то неопределенно



улыбались и не говорили, откуда. Хотя у местных чеченцев кроликов не было, насколько я знаю. Когда я спросил солдат, зачем им на войне кролики понадобились, ответ был удивительно простой: «Они такие теплые, голубенькие и пущистые. Их не хочется с рук снимать...» Я тоже подержал на руках кролика и правда почувствовал какое-то тепло от этого маленького пушистого зверька. В этот момент меня по моей просьбе сфо-

тографировали.

<u>Елена, жена русского офицера.</u> В Чечне я увидел, что вместе с Геннадием, моим товарищем еще по штабу Ленинградского военного округа, в будке, в окопе, живет красивая молодая женщина. Оказалось, это супруга моего приятеля. Ее зовут Елена. Они поженились в Забайка-

лье. «Елена меня сильно любит, переживает за меня и потому обратилась к командованию, чтобы поехать вместе со мной на войну. Ее взяли на работу в часть, командующий разрешил...» — объяснил мне Геннадий. Дети у них в то время находились с родителями Геннадия, в Петербурге. Когда вечером мы душой отходили от боев, Елена готовила нам чай, что-то зашивала... Это вносило какое-то умиротворение в души. Она про-



сто своей улыбкой согревала всем сердца...

«Защитники Отечества». На моих фотовыставках бывало такое: дойдут до этого снимка женщины, у которых сыновья служат в армии, и вдруг начинают плакать. «Детки, совсем еще детки...» — причитали они. А эти «детки» первыми встречали врага впереди нашей колонны и первыми попадали под огонь противника, первыми подрывались на минах! Этих парней за их отвагу ненавидели и боялись бандиты, называли их «зверьками»...

А после боя ребята наши вновь становились ласковыми, мирными. Оба они из деревень Самарской области, наши Православные ребята. Они сказали мне, что матери дали им крестики и они в церкви причастились перед службой в армии. У них такие светлые лица! Они такие еще юные! Я потом спрашивал об этих солдатах у командира полка, и он сказал, что ребята выполнили все боевые задания и благополучно отправились домой...

А вот это — танкисты из Самарской области... Тоже совсем молоденькие. Но видели бы вы, с каким мужеством и мастерством они сражались за Родину!

Мы одержали на Кавказе не только военную, но и моральную победу.



на танк... Хороший признак! Раньше такого не было. **Антон Жоголев** («Благовест» Самара)

#### НОВОСТИ УСМАНСКОГО БЛАГОЧИНИЯ

としてというとうと

Преосвященнейший епископ Евфимий совершил повечерие с чтением Великого канона прп. Андрея Критского в Успенском храме Усмани



Вечером 21 февраля 2018 года, в среду первой седмицы Великого поста, Преосвященнейший епископ Усманский Евфимий совершил великое повечерие с чтением Великого покаянного канона преподобного Андрея Критского в Успенском храме Усмани.

По окончании богослужения викарий Липецкой епархии обратился к присутствующим с архипастырским словом. Сайт Липецкой митрополии

#### Неделя православной культуры



26 февраля в школе с. Октябрьское стартовала Неделя православной культуры. Начало недели стало очень ярким и запоминающимся. Началась неделя с тематической линейки, на которой нам рассказали о Великом посте, а так же познакомили с планом мероприятий, которые пройдут в школе. Перед нами выступил руководитель миссионерского отдела Усманского благочиния отец Алексей Занин. Он сказал о том, что в школе пройдет экскурсия по Библейским сюжетам. Позже к нам присоединился отец Дмитрий Малахов, настоятель храма в нашем селе.

А потом практически все ребята школы побывали на экскурсии, которая прошла в актовом зале школы. Здесь были представлены фотографии работ знаменитых и не очень знаменитых художников по сюжетам Библии. Душевная мягкость, теплота исходит от православной выставки. Неземная мудрость, печаль изображены на картинах. Особенно поразили картины, где Иисус Христос пострадал и умер за грехи людей.

Выставка учит нас быть добрее, помнить о том, что жизнь надо прожить достойно, почитая Бога. Мы не должны забывать, что вера в Бога всегда сплачивала русских людей, помогала им легче переносить невзгоды и с надеждой смотреть на будущее.

Нам так понравилось, что все остальное время после экскурсии, хотелось пребывать в молчании и размышлении. Выражаем благодарность за экскурсию руководителю миссионерского отдела Усманского благочиния отцу Алексею Занину и настоятелю храма с. Октябрьское отцу Дмитрию Малахову.

Сайт школы

#### «БЕХТЕЕВСКИЕ ЧТЕНИЯ»

Благотворительный «Бехтеевский фонд любителей русской старины» объявляет о проведении очередных V «Бехтеевских чтений» 22 апреля 2018 года в городе Воронеже (о месте и времени проведения будет объявлено позже). Чтения проводятся в столетнюю годовщину со дня убиения святой Царской Семьи в Екатеринбурге. В

программе чтения: 1. Пленарное заседание.

2. Выступление участников чтений. 3. Концертная программа.

- 4. Награждение лауреатов «Бехтеевского фонда». 5. Подведение итогов поэтического конкурса и награждение победителей.
- 6. Чтение акафиста Царственным страстотерпцам. Будем признательны за помощь, конструктивные предложения и Ваше участие.

Контактный адрес: vkn2009@mail.ru ОРГКОМИТЕТ «БЕХТЕЕВСКИХ ЧТЕНИЙ»

#### ПОЭТИЧЕСКИЙ КОНКУРС «СВЯТАЯ РУСЬ»

Благотворительный «Бехтеевский фонд любителей русской старины» объявляет поэтический конкурс «Святая Русь», приуроченный к 100-летию трагической гибели святой Царской Семьи в Екатеринбурге. Тематика конкурса православно-патриотическая, но возможен и более широкий диапазон у конкурсных стихотворений, характер которых может быть пейзажнолирическим, духовно-нравственным и историческим. Подведение итогов и награждение победителей дипломами и ценными подарками состоится в заключительной части V «Бехтеевских Чтений» в Воронеже 22 апреля 2018 года. Лучшие стихотворения войдут в антологию «Бехтеевского Фонда». Принимаются стихотворения в электронном виде в формате word объемом не более 3-х поэтических \ произведений. Контактный адрес: vkn2009@mail.ru Желательна краткая справка авторов о себе. ОРГКОМИТЕТ ПОЭТИЧЕСКОГО КОНКУРСА «БЕХТЕЕВСКОГО ФОНДА»

Учредитель: Местная православная религиозная организация Приход Богоявленского храма г. Усмани Липецкой области, Липецкой Епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат). Газета зарегистрирована в Управлении Роскомнадзора по Липецкой области (г. Липецк).

Свидетельство ПИ № ТУ 48-00289 от 28.08.2014 г. Редакционный совет: протоиерей Виктор Нечаев, Михайлюк Б.П. (гл.редактор), Аввакумов А.И. (секретарь). Адрес редакции и издателя: 399370, Липецкая область, г.Усмань, ул.Воеводы Вельяминова 20-а. Богоявленский храм. Тел.: (47472)-4-25-40 E-mail: boris11@front.ru. Классификация информационной продукции: 12+

Газета нуждается в Вашей духовной и материальной поддержке!

Наш р/с: 40703810835180100292 в Липецком отделении № 8593 Сбербанка России г. Липецк, корр/сч: 301018108000000000604, ИНН 4816005339, КПП 481601001 БИК 044206604.

Газета №5 от 17.03.2018 г. Отпечатана в ООО "Веда-социум". Адрес типографии: 398055, г. Липецк, ул. Московская, 83. Подписано в печать по графику в 16.00. Фактически в 16.00. Сдано в 16-00 Заказ № Тираж 600 Цена свободная

# «Верующий человек не может предаваться праздности»

Вечером 19 февраля 2018 года, в понедельник первой седмицы Великого поста, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил великое повечерие с чтением Великого покаянного канона прп. Андрея Критского в Храме Христа Спасителя в Москве. По окончании богослужения он обратился к пастве с проповедью.

«Молитва преподобного Ефрема Сирина, которая сопровождает нас в течение Великого поста, содержит в себе множество спасительных смыслов. Особое внимание обращает на себя первое прошение: «Господи и Владыко живо-та моего, дух праздности, уныния, любоначалия и празднословия не даждь ми».

Именно о праздности говорит святой Ефрем Сирин в самом начале молитвы, тем самым подчеркивая губительность этого порока для человеческой жизни», - отметил Патриарх.

«Иногда нам кажется, что пустое времяпровождение нейтрально с нравственной и духовной точки зрения. Но это совсем не так. Праздность — это не свободное время, не время отдыха, а время пустое, ничем не заполненное. Из литературы мы знаем такие выражения, как праздное поле, то есть поле, ничем не засеянное, праздный, то есть пустой, город.

Так вот, святитель Иоанн Златоуст, размышляя на тему праздности, произнес замечательные слова: на праздном поле вырастает негодная трава. И это действительно так. Каждый, кто видел невспаханное и незасеянное поле, знает, что оно зарастает сорняками, и требуется значительная работа, чтобы избавиться от них, подготовить почву и засеять ее семенами, приносящими плод», - продолжил он.

«Если говорить о праздности как о пустоте, то нужно ясно понимать, что полной, абсолютной пустоты не бывает. Даже тот, кто прилагает большие усилия, чтобы пребывать в праздности, не освобождает свое сердце от всего, что в нем присутствует, и от тех влияний, которые на него оказываются.

Но праздность губит человека, ибо к праздности приводит лень, а лень — это особо опасное состояние человеческой воли. Именно посредством воли мы управляем и своими поступками, и своими мыслями, а если воля человека парализована, то он очень подвержен разного рода воздействиям со стороны», - подчеркнул Его Святейшество.

«Пустота легко наполняется чем-то очень опасным для человека. Праздность — словно оранжерея, в которой растут сорняки, и чтобы они не погубили нашу жизнь, не погубили здоровые ростки, способные приносить плод, нельзя допускать праздность, разлагающую разум, ослабляющую чувства и волю человека. Именно поэтому святой Ефрем Сирин, обращаясь к Богу, говорит о необходимости избавить его, а через него и всех нас, от праздности», - добавил он.

«Люди, поддавшиеся праздности, ослабляют себя внутренне, становятся мало на что пригодными. Очень часто браки распадаются от того, что в личной жизни у кого-то пусто, праздно. Человек, пребывающий в праздности, теряет возможность оказывать влияние на окружающих, творить добро, совершать полезные дела, обращаться к другим с добрыми словами. Праздность является духовным параличом.

А если повнимательнее посмотреть на то, что сегодня происходит с родом человеческим, то придется с печалью

(Окончание. Начало на 3-й стр.)

евро), еще через два года - 25 тысяч левов на реставрацию и ремонт монастыря и церкви святого Георгия в селе Горно-Камарци, а в 2008-м передал крупную сумму на ремонт церкви в Калофере.

В 2009 году старец стал известен всей стране и за ее пределами после того, как он пожертвовал на реставрацию кафедрального собора святого Александра Невского в Софии крупнейшую сумму, внесенную частным лицом, за всю столетнюю историю храма, - 35 тысяч левов. Эти деньги он собирал в

свидетельствовать о том, что пространство праздности катастрофически расширяется. С одной стороны, достижения в науке, технике, технологиях высвобождают для человека дополнительное время, но оно очень часто поглощается праздностью, пустотой.

Опаснее же всего праздность для духовной жизни человека. О какой борьбе с пороками, со страстями может идти речь, если человек пуст, если он пребывает в праздности, если праздность становится его нормальным состоянием? Ни о какой духовной борьбе и даже о духовной жизни и речи быть не может.

И вот что удивительно: спроси у праздного человека, как он живет, и он наверняка не скажет о себе ничего плохого, потому что он не видит в праздности никакого греха, никакого порока и во-

обще ничего для себя опасного. Но преподобный Ефрем очень ясно говорит нам об этой опасности», — сказал Предстоятель Русской Церкви.

« В е р у ю щ и й человек не может предаваться праздности. Она противоположна

христианским убеждениям и христианскому образу жизни. Если мы хотим жить по Евангелию, то мы не можем пребывать в праздности. Если есть свободное время, его нужно применить с пользой для себя и для ближних, ведь свободное время — это дар Божий, который нужно наполнять полезным содержанием. Но праздность иногда захватывает наше сознание.

Пустота захватывает наше естество, даже когда мы чем-то заняты, даже когда стоим на молитве. Каждый знает по себе, как молитва вдруг прекращается и мысль уходит куда-то вдаль. Такое состояние праздности во время молитвы духовно очень опасно.

Совершенно очевидно, что невозможно постоянно пребывать в напряженной молитве. Молитва — это огромный труд, и требовать от человека духовной концентрации, сосредоточения в течение всего богослужения нереально. И мысль отвлекается от молитвы, и взор устремляется к чему-то, что мешает сосредоточиться.

Но что очень важно? Важно, чтобы мы умели фиксировать состояние праздности, и, если впадаем в такое состояние, молиться и просить Господа, чтобы Он дал силы избавиться от праздности», – подчеркнул он.

«Сознавая духовную опасность этого состояния, мы должны никогда не опускать рук, никогда не терять бдительность. С этого важного шага для каждого из нас может начаться путь духовного восхождения. Неслучайно преподобный Ефрем начинает свою молитву с просьбы к Господу избавить нас от праздности, — потому что праздность и духовная жизнь, не говоря уже о духовном подвиге, несовместимы.

И да поможет нам Господь провести дни Святой Четыредесятницы таким образом, чтобы оградить себя от тяжкого духовного состояния, именуемого праздностью, и выработать в себе навык преодоления этого состояния, дабы у нас открылись пространство и время для общения с Богом и для совершения добрых дел. Аминь», - заключил Его Святейшество. (РНЛ)

течение долгих лет.

На деньги, пожертвованные Дедушкой Добри, в соборе обновили и заново позолотили престол, купили новые облачения и завесы, устранили неполадки в отоплении храма. Когда же представители храма пожелали отблагодарить Добри Добрева и купить ему комнатную мебель, тот отказался. Он жил очень скромно, на небольшую государственную пенсию, и его называли самым скромным человеком на Земле.

Весть о смерти Добри Добрева тут же облетела весь мир.

Тело почившего старца было

# Пустота слова разрушает внутренний мир человека

Вечером 21 февраля 2018 года, в среду первой седмицы Великого поста, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил великое повечерие с чтением Великого покаянного канона прп. Андрея Критского в соборе Покрова Божией Матери Новоспасского мужского монастыря г. Москвы. По окончании богослужения он произнес проповедь.

DO SORO POR PORTO DO SORO DO S

Патриарх процитировал часть молитвы преподобного Ефрема Сирина: «Господи и Владыко живота моего! Дух праздности, уныния, любоначалия и празднословия не даждь ми!» По словам Предстоятеля, мы просим Господа словами молитвы святого Ефрема Сирина избавить нас от очень опасных пороков. И среди этих пороков в наименовании двух — одно и тоже слово, один и тот же корень — «праздно», «праздность».

«Праздность как порок. Празднословие также порок. Праздность есть пустота, опасная пустота, потому что пустота всегда заполняется грехом. Нет пустоты, которая была бы заполнена святостью. Потому что святость и

добродетель есть результат напряженного внутреннего труда, есть результат движения человека к небу. И человек, идущий по такому пути, не может быть пустым. Он наполнен мыслями, переживаниями, молитвой. У него внутренняя богатая духовная жизнь.

Человек пустой действительно открыт для влияния извне. И пустота заполняется греховными мыслями, словами, делами. И жизнь становится греховной», - продолжил Его Святейшество.

«А что же такое пустословие? Это пустые слова. Это слова, не несущие никакого смысла. Это шум, который человек издает. Но как в первом случае пустота духовная и нравственная не нейтральна, а притягивает к себе грех, так и пустословие — не пустая забава, не просто безобидное времяпрепровождение. Пустословие является опасным пороком.

Каждый, наверное, имел опыт общения с людьми, который утомил, раздражил, опустошил. Люди часами иногда общаются и из этого общения ничего полезного не выносят. Только тяжесть на сердце, раздражение, осуждение. Это происходит тогда, когда мы участвуем в пустословии. Пустословие передает слушающим то, что можно назвать отрицательной энергией.

Пустое слово обладает отрицательным зарядом, да оно обладает зарядом. Оно разрушает внутренний мир человека. И делает это исподволь. В отличие от брани, которая сопровождает человеческие конфликты и которая ясно поставляет себя на сторону зла, пустословие как бы нравственно нейтрально, но на самом деле несет в себе разрушительный заряд, который, обрушиваясь на человеческое сознание, наносит ему очень большой вред.

Но пустословие несет вред не только для тех, кто слышит пустые слова, но и для тех, кто эти слова произносит.

Слово — это великий Божий дар. Словом мы отличаемся от животного мира, потому что через слово мы общаемся друг с другом, передаем информацию, передаем очень важные мысль, идеи, которые помогают человечеству двигаться, развиваться. Слово — это

положено в храме свв. Кирилла и Мефодия в Байлово, где с ним могли проститься верующие. Из-за большого наплыва паломников сельская церковь была открыта всю ночь. В самый день праздника Сретения Господня состоялось отпевание и погребение Добри Добрева.

В этот день в Русской Православной Церкви чтят другого праведного старца - Симеона Богоприимца - и воспевают его богодухновенные слова: «Ныне отпущаеши, Владыко, раба Твоего с ми-

Ныне отпущаеши... (РНЛ)

действительно то, чем Бог украсил человека. И если слово пусто, то это значит, что та энергия, которая необходима для произнесения слов, идет в пустоту.

Может быть, многие из нас имели такой опыт невероятной усталости, подлинного опустошения, раздражения о того, что приходилось говорить какие-то пустые, никому не нужные слова», - подчеркнул он.

«Пустословие — это порок, который вредит и душе человека, и его психическому состоянию. Пустота слова есть некая опасная сила, которая воздействует на людей, разрушая их внутренний мир», - сказал Патриарх.

«А как же нам избавиться от пустословия, которое мы, в общем-то, чаще всего и грехом не считаем? А если сравнить пустословие с иными грехами, то по своему месту в жизни оно обычно занимает первое место.

Больше всего человек грешит языком. Так вот, если представить себе, сколько энергии внутренней расходуем мы на эти пустые слова, то станет ясно, что пустословие наносит ущерб и тому человеку, который эти пустые слова произносит.

Недаром Слово Божие призывает нас: «положи, Господи, хранение устом Твоим и дверь ограждения в устах моих». Этими словами псалма мы обращаемся к Господу, чтобы Он оградил нас от пустых слов, чтобы мы оборонились от внешних влияний, способных разрушать наш внутренний мир, и чтобы мы сами не были носителями опасных для людей слов, мыслей, которые не приносят никакой пользы, но опустошают человека», - добавил он.

Патриарх задается вопросом: «А как же оградить себя от пустословия?» «Единственным средством является молчание. Молчание — это тоже очень ценная часть человеческой жизни. Когда мы молчим, мы можем думать, мы можем анализировать самих себя, окружающую нас действительность, людей, с которыми мы сталкиваемся. Мы можем делать правильные выводы, которые помогут нам устроять свою жизнь, правильно устроять общение с другими.

А где же и как учиться молчанию? Самое лучшее место, где мы поневоле молчим, это храм Божий. Мы стоим часами, молчим и набираемся энергии, которую потом, к сожалению, часто попусту растрачиваем пустословием. Вот почему пребывание в храме является жизненно необходимым для человека.

Здесь мы не только молимся Господу, не только слышим замечательные слова молитв, не только слышим дивную церковную музыку, прекрасные песнопения, не только созерцаем красоту икон, но мы еще и молчим. У нас появляется шанс о многом подумать, сконцентрировать свои силы и набраться этих сил для того, чтобы вести праведную жизнь, в первую очередь, стараясь не разрушать свой внутренний мир пустыми словами.

И да поможет нам Господь молитвами, пребыванием в храме Божием, ограждать себя от порока пустословия. Аминь», - заключил Его Святейшество. (РНП)

#### ТОЧНЫЙ СЧЕТ

Вадим Спиридонович теперь пенсионер. А до этого он всю свою жизнь, после окончания торгово-экономического училища, проработал бухгалтером в статистическом управлении.

То есть, привычка считать и систематизировать все вокруг была у него, как он сам говорил в крови. И он не смог избавиться от нее, даже выйдя на пенсию. Профессия, как еще любил приговаривать он — превратилась в хобби.

В любое свободное время, а его теперь было более чем достаточно, он постоянно что-то считал.

Деревья в лесу. Отдельно лиственные. Отдельно хвойные. Собранные грибы. Тоже все — порознь.

Яблоки у себя на даче. Те, что еще висели на тщательно подбеленных внизу яблонях. И те, что уже на земле. Не дозволяя себе съесть ни одного, пока не закончит расчеты.

Пересчитал все, что таким образом можно было пересчитать. Задумался

(Окончание на 5-й стр.)

"Ксмань Правосавная" №5-2018 г.

Детство моё и школьные годы прошли в районном городе Кимовске, бывшая станция Епифань в Тульской области. Матронушка была совсем рядом, только я о ней ничего не знала... Когда читала книжку о ней первый раз, даже не обратила внимание, что она из соседнего Себино...

Через несколько лет будто заново перечитала книгу. По мере чтения книги, чувствовала, что всё это не случайно, что блаженная Матронушка и мне поможет. Неодолимо захотелось съездить к ней на родину: побывать в её доме, помолиться в церкви, где когда-то моли-

Ранним осенним утром на автобусе из Кимовска отправилась в Себино. Эта дорога навсегда останется в моей памяти. Каждое деревце за окном, дорожки в безкрайних полях, небо лазоревохрустальное, деревушки с милыми сердцу названиями (Журишка, Колесное, Софьинка, Отрада, Казановка...) - всё будто отмечено особой печатью, всё связано с Матронушкой... Родное, близкое..

Сердце билось сильнее и сильнее так было со мною, когда после долгой разлуки ехала в отчий дом.

...Из церковной ограды вышел навстречу монах: «Службы нет, служба нас в воскресенье, храм закрыт...» Видимо, увидев мою растерянность и огорчение, утешил: «Сейчас сходим к старосте Марии Николаевне - она откроет храм».

И вот мы уже идём с Марией Николаевной. Смотрю и не могу на неё наглядеться - она же когда-то девочкой видела Матронушку. Её бабушка и Матронушка были дружны.

- Матронушка дала бабушке немного своих волосиков и сказала: «Берегите... Я всегда буду вам помогать». Как переживала бабушка, когда по истечении немалых лет она не смогла найти эти волосики, - говорит Мария Николаевна. Матронушка всю жизнь словно рядом. Её молитвами и живу...»
- ..В храме тишина. Большая икона Матронушки - её привезли из Покровского женского монастыря...
- У этой иконы происходят исцеления. Особенно матушка помогает бесноватым... Настоятельница Покровского монастыря, игуменья Феофания, подарила нам эту икону... Игуменья часто бывает у нас», - тихо говорит Мария Николаевна.

Часа два пробыла в храме – уходить не хотелось. Слова из книги становились живыми: «Мать водила маленькую Матронушку в храм, потом она сама ходила, придёт в церковь, станет маленькая такая около стеночки, молится, глаза закрыты - слепая, как спит...» (воспоминания А.Б.Малковой).

У стеночки, при входе... Может, вот здесь? Может, я стою на этом месте? Матронушка, Матушка, родная, услышь меня грешную, прости... Помоги, помолись обо мне, о сыновьях моих, о муже, о всех нас грешных и таких недостойных... Помоги, Матушка!

...Не опоздать бы на автобус... Про-

(Окончание. Начало на 4-й стр.)

над тем, чего еще не учел. И в это время ему как раз позвонил один знакомый. Хороший. Верующий

С ним всегда было приятно разговаривать. Одно всегда огорчало — уж очень немногословный! Чуть-чуть поговорит, скажет, как обычно что-нибудь очень неожиданное и важное. И, вежливо извинившись, сразу кладет трубку.

- Почему? спросил только теперь у него Вадим Спиридонович.
- И услышал в ответ: потому, что за каждое праздное слово человек будет держать ответ на Страшном суде.

Задумался Вадим Спиридонович.

«Гм-мм! За каждое... А он сколько произнес их в своей жизни! Да сколько?»

Целый час после этого он разговаривал, как обычно, не сдерживая себя в беседах. По телефону. Дома — с родственниками. Выйдя во двор — с соседями. Но при этом — считал каждое произнесенное слово.

## НЕ ПОКИНЬ МЕНЯ, МАТРОНУШКА

8 марта - обретение мощей блаж. Матроны Московской

щаемся с Марией Николаевной:

- У нас горе в селе: недавно похоронили бабушку, её топором зарубил муж. Когда она была девушкой, пришла к Матронушке за благословением на свадьбу. Но старица не благословила её: «Горе будет... Не твой это жених». Не послушала, поступила девушка посвоему. Матронушка после свадьбы подарила ей крест... Видишь, как всё получилось»

До автобуса - через поле. Светило удивительно ласковое солнце - на душе светло и легко. Не казалось, была уверена, что матушка не оставит меня... Из Кимовска должна ехать домой, в Воронеж. Сама не понимая, почему, не желая даже этого понять, сказала своей маме:

- Мне надо ехать в Москву, а уже оттуда в Воронеж». Знала одно: не побывав на могилке Матронушки, не побывав в Покровском монастыре у её мощей, просто не смогу ехать в Воронеж..

Москве встретила моя добрая и давняя подруга Нина Гапонова, художник. Ей безконечно благодарна: ей ничего не надо было объяснять – она ходила в храм, ей было всё понятно. На следующий день вместе поехали в Покровский монастырь.

Уходить отсюда не хотела... Решила остаться ночевать в храме. Пошла просить на это благословение. Но воли Божьей не было: объяснили, что раньше можно бы было, но сейчас нельзя, запрещено... Был какой-то трудный слу-

На следующий день мы побывали с Ниной на Даниловом кладбище, на могилке матушки Матронушки. Поставили свечи, помолились, взяли песочек с могилки... Нина уже два дня посвятила мне, но у неё срочная работа.

Громадный город, мне, конечно, страшно, так как совсем при моём плохом зрении не умею ориентироваться указатели прочитать не смогу. Доберусь ли от Кузминок до Покровского монастыря?

Выйдя из дома, успокоилась: я же не одна, со мной Матронушка, я попрошу, Она услышит... Начало дороги оказалось печальным - уехала на метро совсем в другую сторону... Молясь, вновь вернулась на станцию «Кузминки». Дальше было совсем легко – молилась, Матронушка будто за руку меня вела...

- ...Через несколько дней приехала в Старый Оскол к юродивому Алёше. Я привезла Алексею Фёдоровичу иконочку Матронушки, он мне:
  - Иконку эту тебе дарю. Она тебе

нужна будет». Переживаю – Алёша не принимает подарок. Но его мама, Елена Никаноровна, меня успокоила:

- Что ты, это же хорошо, это же теперь у тебя иконочка от Алёши...» И она подарила мне ещё книгу «Блаженная старица Матрона». Я была счастлива: книга-то у меня была такая, но я кому-то её дала почитать, и она ко мне не вернулась... И вот таким образом книга ко мне вернулась из рук Елены Никаноровны. Храню её, она мне очень дорога...

В августе, в очередной приезд к Алексею Фёдоровичу он меня благословил идти в крестный ход - от Митрофана Воронежского к Тихону Задонскому, из Воронежа в Задонск. Была больна. понимала, что такой путь мне не по силам, поэтому на это благословение

и не просила. Но Алёшенька сказал, чтобы я шла...

Как дойду, не понимала. Пока шли от Покровского собора до Задонского шоссе (это около десяти километров), поняла дальше идти не смогу - сил боли... нет,

Десять минут, которые были даны на отдых, решили всё – я пошла дальше. Иконочка Матронушки, иконочки Тихона Задонского и Спасителя были у меня на груди, молилась.

Стояла сильная жара. Шли по трассе – загазованность, подошвы с моих кроссовок почему-то отлетали кусками и оставались на горячем асфальте... В принципе, шла босиком. Идти просто невозможно... Когда вечером прибыли в Чертовицы (от Воронежа тридцать километров – самый большой отрезок пути крестного хода), силы покинули меня... Не знаю, как отстояла часть вечерней службы... Потом нас местные жители разбирали на ночлег.

Пришли в дом. На улице темно. Ничего не хотелось есть, почему-то мечталось о чашке чая и хотя бы ложечке мёда... И очень хотелось хотя бы чутьчуть омыться... Слышу голос Валентины (нашей хозяйки), обращается к своему мужу:

- Саша, я поставила чайник, принеси мёд». Мне сказала:

- Если хотите, во дворе душ, вода за день хорошо нагрелась...» Я благодарила Матронушку за её заботу обо мне грешной... Думала: утром вернусь автобусом в Воронеж, не по силам мне дальнейший путь... Но утром встала с новыми силами и полной уверенностью, что путь буду продолжать.

Старалась быть рядом с батюшкой, идти под пение молитвы. Как только отставала – было очень тяжело. Кажлый каприз моего больного организма был удовлетворён, Матронушка будто была рядом, и, когда покидали силы, просила: «Матушка Матронушка, помоги!»

Очередной отдых (6-8 минут). Опустилась на траву и поняла: идти дальше не смогу. Были уже последние километры нашего четырёхдневного пути. Не могла наступить на ногу – боль как при разрыве связок. Держала в руках иконочку Матронушки и повторяла: «Матушка, помоги!.. Матушка, помоги!..»

Увидела, как надо мной склонилась женщина, протягивая что-то в ладонях. Странно, но я, ничего не зная и не понимая, интуитивно чувствовала - мне дают лепестки цветов от мощей матушки Матроны. Я не ошиблась – так и было... Не знаю, откуда появились силы, быстро встала, радость как будто подняла меня над землёй:

- Где вы взяли?», - спросила я.

- Да казак влился в наш крестный ход, он только приехал из Москвы, от Матронушки... Александр... Александром его зовут...» Кинулась искать Александра, его же надо отблагодарить...

Лепесточки у меня во рту, медленно разжёвываю их... Благодарила Господа... Крестный ход двинулся дальше, с ним шла и я. Боль в ноге была незначительная, очень даже терпимая... До Задонска оставалось километров пять. Перед Задонском нас встретил крестный ход из монастыря. Святитель Тихон встретил святителя Митрофания... Мы были тому свидетелями...

Все мои сложные проблемы в дороге - все они были просто ничто в сравнении с этими святыми минутами... Слёзы не давали видеть дорогу... Радость неземная, благодать, святость, этих минут никогда не забыть... Потом молебен, приложение к мощам, служба, ночь в самом монастыре, утром служба, причащение...

У мощей святителя Тихона молюсь, прошу о сыновьях... Младший только что пришёл из Армии, проблемы с устройством на работу... Он окончил филфак, говорил, что работа учителя это не его... Но что делать? Решил идти учительствовать - через год видно будет..

На обратном пути в Воронеж с мужем ехали в машине со знакомым тележурналистом, зашёл разговор о трудоустройстве нашего «солдата». И вдруг предложение:

- У нас на телестудии открывают курсы телеоператоров – пусть приходит... А там – как Бог даст...» Дома сын с радостью принял это предложение. Вечером следующего дня пришёл и сказал:

- Если оставят только штатив за оператором носить - я согласен». Через месяц он уже самостоятельно выехал на первое редакционное задание. Работа телеоператора стала его любимой работой.

Я же благодарю матушку Матронушку, святителя Тихона, святителя Митрофания за их молитвы ко Господу, за их помощь. Всей душой чувствую, что это их благословение...

Зинаида Ефремова, г. Воронеж (Окончание следует)

Отчего многие не без тревоги спрашивали — не заболел ли он?

Да нет-нет, как говорится, тьфутьфу, чтоб не сглазить, все хорошо, все

нормально, можно сказать прекрасно! — машинально отвечал он.

И прибавлял, впрочем, тут же вычитая:

«Еще семнадцать слов, из которых тринадцать явно лишних, потому что повторяют уже вышесказанное, а два и вовсе греховные — из области веры в приметы!»

За час таких слов набралось — несколько сотен. И подавляющее число из них, тех самых — праздных.

Он умножил сказанное в этот один экспериментальный час на 18 часов в сутки, потому что всегда поздно ложился и рано вставал. Затем на 365 (через три года на 366). Потом на своих шестьдесят пять лет.

Исключив из них семь младенческих. Посмотрел на то, что получилось в итоге, и обомлел. Почти 40

миллиардов!

А сколько из них не просто праздных! Но-- сказанных с осуждением... Лживых... Суеверных... Лукавых...

Порой, стыдно сказать, непотребных.

Одним словом ных?!

Не долго думая, Вадим Спиридонович немедленно позвонил своему знакомо-

— Что же мне теперь делать? Как быть?! — объяснив ему все, встревоженно

спросил он.

И к величайшему своему облегчению услышал, что, к счастью, это дело вполне поправимое. Только нужно сходить в храм на исповедь. Искренне покаяться в празднословии. Во всех произнесенных ранее праздных и еще более греховных словах. И все они, сколь бы их ни было много, по величайшей милости Божией, будут совершенно изглажены из его книги жизни.

Как после произведенных под-

счетов на калькуляторе? — уточнил Вадим Спиридонович.

- Для примера можно сказать и так, явно с улыбкой согласился сосед и тут же голос его стал строгим: — Но впредь нужно стараться удерживать свой язык. И покаяться не только в одном этом гре-

На этот раз он не спешил извиняться и прекращать беседу. Наоборот, отвечал охотно и обстоятельно.

А Вадим Спиридонович все спрашивал, спрашивал. Когда завтра утром служба... Нет, не поздняя литургия, а самая ранняя!

Как правильно подготовиться к исповеди... Что нужно говорить в первую очередь...

И только, когда разговор закончился, он заметил, что продолжает подсчитывать все сказанные им в телефонную трубку слова.

Но, подумав, разумно не стал прибавлять их к тем — прежним. Потому что 🥊 все они были о самом главном. А значит, среди них не было ни одного праздного!

Монах Варнава (Санин)

"Усмань Правослвная" №5-2018 г.

(Продолжение. Начало в предыдущих номерах)

#### - Прихожане с годами меняются?

– Прихожане меняются, – становятся духовно глубже. Бывает, приходит человек на исповедь, выслушаешь его, побеседуешь и понимаешь, что не просто так человек пришел, что он сознательно хочет жить верой православной, пытается разобраться в себе, перестроить свою жизнь согласно Заповедям.

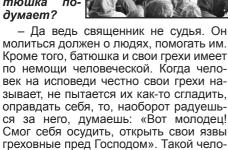
Лет десять назад, когда сам начинал только в храм ходить, было по-другому. Многие по веянию времени приходили, формально. А сейчас чувствуется, что быть православным христианином – не пустой звук для человека.

... Прихожане меняются, а с ними и сам меняешься. До священства осуждал людей за какие-то видимые недостатки, а сейчас вижу, как многие искренне каются пред Господом в содеянных грехах и приходит понимание, что таланты у всех разные. Одним больше добродетелей от рождения дано, другим – меньше.

Но все они дороги Господу, за всех Он Кровь пролил и ждет покаяния от каждого человека, чтобы простить и поми-

ловать. А мы же не видим, что в душе человека совершается, и осуждаем других.

– Есть люди, которые бояться идти на исповедь – грехов много, что батюшка подумает?



#### Но почему нельзя просто сказать: «Прости меня, Господи!»

век на правильном пути стоит.

 Можно и просто сказать «Прости, Господи!», но смысл исповеди не только в том, чтобы признать конкретный грех и покаяться в нем, а в том, чтобы Господь исцелил человеческую поврежденную природу.

Ведь Исповедь в храме — это Таинство, т.е. прямое воздействие благодати Божией на человека, которая помогает помочь быстрее и точно рассмотреть корень греха, с которым надо бороться.

Святые отцы сравнивают наше сердце с полем, которое надо возделывать от сорняков. Так вот, мы можем их каждый день косить, и год от года на нем ничего меняться не будет. Оно останется таким же заросшим. А можем выдергивать сорняк с корнем. Тогда через несколько лет поле от сора очистится и даст хороший урожай.

По большому счету мы только в храме можем понять смысл Исповеди, когда начнем правильно оценить свою жизнь, поступки с позиций добра и зла. Кроме того, только в Таинстве Исповеди Господь может снять с души человека тяжесть содеянного.

Есть люди, которые в таких тяжелых грехах каются, что начинаешь Бога благодарить за Его милосердие, что дал человеку осознать грех, дал силу и мужество принести покаяние. Не раз приходилось наблюдать, как человек после чистосердечной исповеди, словно заново жить начинает.

Регулярная исповедь позволят верующим увидеть корень греха. Отдельный поступок – только отросток этого корня. В исповеди важно себя осознать как грешника, увидеть в свете Евангельской истины себя настоящего, а не просто отдельные грехи перечислить.

Смысл исповеди – научиться жить правильно, праведно, радостно. Чтобы ты радовался этой жизни, а не унывал и печалился.

Чтобы проснулся и Бога благодарил, чтобы за каждый миг жизни Его благодарил, будь то скорбь, или радость.

## «Главное - получить спасение»

Жизнь прихода Успенского храма города Усмани

- Действительно, посмотришь, развлечений в наше время много, а радости у людей мало...
- Потому что не умеют найти радость в самом простом. А самое простое это любовь. Но мы из-за порабощенности грехом любить не умеем. И только Господь нас от этого рабства избавить может. Только если мы сами захотим и в знак произволения со своей стороны тоже усилия к исправлению жизни приложим.

#### – Батюшка, что является главным в приходской жизни?

– Постоянство – прибегать в молитвах к Богу и когда хорошо, и когда трудно. Приходить в храм регулярно. Потому что верующему, прежде всего Христос нужен. А Христос – в храме, в Святых Таинствах.

Без Христа человек не может жить духовно, не имеет надежды на жизнь вечную в Царствии Божьем. Царствие же Божие открывается по слову Спасителя уже здесь, зарождается внутри сердца

человеческого: «Царствие Божие внутрь вас есть», — сказано в Евангелии (Лк 17:21). Еще же и то сказано: «где сокровище ваше, там будет и сердце ваше» (Мф 06:21).

Поэтому в сердце дол-

жен быть Христос, а не разговоры или песни о Нем. Но Христос только в чистом сердце бывает, которое в Таинстве Исповеди Сам очищает от всякой скверны, которую кающийся священнику открывает, веруя, что его покаяние Сам Господь приемлет.

#### Должно ли что-то кардинально измениться в жизни человека с приходом в храм?

– Когда человек видит, что его на камеру снимают, он меняет свое внешнее поведение. Придя в храм, человек должен осознать, что на него каждый миг Господь взирает, и не только на внешнее поведение, но и на потаенное в сердце.

Поэтому православный должен жить в ощущении присутствия Божия и оценивать с этой позиции все внутренние движения своей души, свое поведение, внешность. Стараться жить по Заповедям Божиим и тем самым позволить Богу тобой руководить, в тебе действовать. И, конечно, верующий должен стараться быть мягче по отношению к окружающим.

## – Что радует сегодня в жизни прихода?

– Люди в своем большинстве приходят в храм осмысленно, сознательно исповедуются, готовятся к этому Таинству заранее, поверяя свою совесть. Читают святых отцов, стремятся правильно понять духовную жизнь – не так, как мы ее представляем, а как Господь того от нас

Радует, что на Пасху прихожане стремятся причастится не потому что раз в год в этот день в храм пришли, а потому что хотят в этот всесветлый праздник с Христом Воскресшим соединиться.

#### – Можете вспомнить самый яркий случай из жизни в Церкви?

– Причастие

# Батюшка, что пожелаете верующим?

– Духовной жизни надо учиться, познавать ее. Для этого надо читать духовную литературу. Но чтобы полученные знания о духовной жизни реализовать, принести Господу добрый плод своей жизни, необходимо причащаться Тела и Крови Христовой.

Кроме того, христианином надо быть не только в храме, но и в семье, на работе. Нести туда любовь и благодать, полученную в Таинствах Церкви.

Если ты муж – то будь хорошим мужем, если плотник – то хорошим плотником, если полы дома моешь – то хорошо помой. Все делать настоль-

ко хорошо, насколько можешь, как для Христа. Изгонять лень, нерадение, особенно – к посещению храма, – посоветовап батюшка

О том, какие плоды может принести борьба с ленью, поведал нам алтарник храма Димитрий, честно признавшийся, что в подростковом возрасте ему очень не хотелось ходить на богослужения.

#### «ПОСЕЩАТЬ ХРАМ – ЭТО СЧАСТЬЕ»

– С раннего детства мама водила меня в храм, но, когда подрос, по утрам очень хотелось спать, и я находил всякие способы не вставать на службу. Даже обманывал родителей, говоря, что плохо себя чувствую, болит голова.

Но мама все-таки понуждала, смиренно повторяя: «Без Господа мы никуда». Приходилось идти через силу, прилагать духовный труд. В храме во мне кипела злоба и ненависть.

Ждал с нетерпением, когда закончится богослужение.

Но потом захотелось больше узнать о храме, о Боге. Стал с мамой больше на эти темы разговаривать. Однажды обратил внимание на молодых алтарников, и мне тоже захотелось попасть в ту заветную часть храма.

Подошел к отцу Владимиру Бурых, спрашиваю:

– A можно мне какнибудь туда попасть?

– Куда?

 Туда.., – и кивком головы показываю.

– В алтарь?

– Наверное, – я не знал точно, как эта часть храма называется.

Батюшка отвечает:

Этот вопрос к отцу настоятелю.
Пойдем, отведу тебя.

Подошли к отцу Олегу. Он спрашивает:

. – Ты что, хочешь в алтарь?

– Да.

Давай попробуем. Но ты уверен?
Это ведь непросто – каждый день ходить в храм, не пропускать ни одного богослужения.

 Да, я готов. Так Дмитрий стал уже самостоятельно, по собственной воле в храм ходить. И полюбил это святое место особого присутствия Божия на земле.

«До сих пор хожу и если неделю пропущу, на душе как-то плохо становится, – поделился юный алтарник. – **Посе**шать храм – это счастье».

#### - Что-то должно поменяться в жизни верующего?

 Верующий человек должен быть скромным, исправлять свои недостатки и, если надо, помочь советом исправляться другим.

#### «В ЦЕРКВИ ЕСТЬ ПОЛНОТА ЖИЗНИ»

– Православный должен быть эталоном поведения в обществе – включился в разговор алтарник Александр. – Должен являть собой добрый пример для подражания, чтобы окружающие могли сказать: «Если люди так сильно меняются в храме, так преображаются, значит, есть выход из этой суеты и злобы, которая нас окружает».

Верующий должен быть смиренным. Не случайно святые отцы поставляют смирение превыше поста и молитвы, которые без этого качества теряют свою ценность. И иметь любовь к ближнему. Недаром Господь заповедал нам две наибольшие заповеди: возлюбить Господа Бога всем сердцем, душою и помышлением и ближнего своего, как самого себя (ср. Мф 22:37-39).

## – В чем, по-твоему, смирение может проявляться?

– Да хоть в мелочах. Вот Дмитрий сказал, что ему не хотелось идти в храм, но матушка сказала, что надо, и он пошел – в послушании, в труде.

Как выяснилось, сверстники поразному относятся к служению Дмитрия и Александра в алтаре. Липецкие однокурсники Дмитрия его любви к храму не понимают и не разделяют. Ради Господа ему приходится претерпевать

насмешки, но он старается не обращать на это внимание, понимая, что не все имеют дар веры.

И кто знает, может через пять-десять или более лет, встретившись с непреодолимыми жизненными трудностями, они вспомнят, что когда-то с ними учился верующий парень, и переступят порог храма уже совсем с иными мыслями. Быть может, кто-то из них захочет даже стать священником. Пути Господни неисповедимы...

В Усмани неверующие, по словам Александра, относятся к верующим положительно, интересуются церковной жизнью, иногда даже заходят в храм, осеняют себя крестным знамением.

– В больших городах сложнее: ночные клубы, больше разврата, который многие узнают с детства раньше, чем молитву. О священниках молодежь зачастую создает представление по скандальным новостям в соцсетях, которые еще более утверждают их в неверии, вызывают цинизм в отношении священ-

**—** нослужителей.

А у нас город небольшой, все друг о друге все знают, ничего не скроешь, но и опорочить человека сложнее. Искренняя любовь наших батюшек к Церкви, к богослужению всем известна, а это вызывает уважение даже у неверующих.

У меня в школе есть неверующие одноклассники, но они против Церкви никогда не выступают, знают, что получат. Нрав у меня пылкий – я не смолчу. Если сам Святитель Николай Чудотворец не удержался и ударил богохульника Ария, что гово-

рить о нас, грешных. Это плохо конечно, – смиренно заключил Александр.

#### – Каким образом ты решил помогать в алтаре?

– Был хулиганом, много дрался. А матушка с бабушкой верующие всегда были и тоже с детства водили в храм. Стоял, мучился, на душе в храме муторно так было. Долгое время не доходило до меня, какое это счастье – на службе побывать, даже если на первых порах не понимаешь, что в храме поется или читается.

Но однажды Господь открыл для меня храм в другом свете, чтобы не погибла моя душа, потому что катился я вниз.

Перед Великим постом я сильно заболел. После исповеди сказал о. Олегу, что хотел бы как Дима помогать в алтаре. Батюшка мне ответил: «Молись». И вот весь пост я болел и молился. А на Пасху меня ввели в алтарь.

И так все в жизни кардинально поменялось! Как из трясины вылез, когда руку помощи протянули. Ты выкарабкиваешься, выкарабкиваешься, наконец, стоишь на сухой поверхности и только одно на сердце: «Как хорошо». Как раньше можно было этого не замечать, не понимать всей радости быть православным; не понимать, как прекрасна душевная чистота.

Многие из современной молодежи с каким-то отчаянием стремятся к духовной грязи, не понимая, что жизнь от этого становится еще более пустой: и алкоголем смысл жизни не восполнишь.

Как сказал один физик, если вы верите в Бога, то вы все приобрели, а если не верите, то – все потеряли. В этой жизни может большой разницы между благополучием верующих и неверующих не видно, так же как на экзамене не видно отличия между хорошим учеником и нерадивым, пока они со своим билетом к экзаменатору не подойдут.

Также и наша земная жизнь — это испытание, экзамен на вечность. Человек приходит в мир не для развлечений, а заслужить право стать сыном Божиим, выиграть войну с миром, плотью и диаволом, чтобы быть с Богом и здесь, и там.

Господь посылает нам в укрепление духа пример святых угодников, промыслительной является и каждая встреча с новым человеком.

Валентина Швайдак Сайт Липецкой митрополии (Продолжение следует)



1 воскресенье. Неделя 6-я ваий (цветоносная, Вербное воскресенье). Вход Господень в Иерусалим. Мчч. Хрисанфа и Дарии (283) и с ними мчч. Клавдиятрибуна, Иларии, жены его, Иасона и Мавра, сынов их, Диодора пресвитера и Мариана диакона. Прав. Софии, кн.

(1612).Прп. Симеона Псково-Печер-

ского (прославление 2003) Прп. Иннокентия Комельского, Вологодского (1521). Мч. Пан-

хария (ок.302). Прп. Вассы Псково-Печерской (ок.1473). Прп. Симеона Дайбабского (1941)(Серб.). Св. исп. Иоанна Блинова (1932); прмц. Матроны Алексеевой (1938).

Иконы Божией Матери, именуемой "Умиление", Смоленской (1103).

Литургия св. Иоанна Златоуста. На трапезе разрешается рыба.

2 понедельник. Страстная седмица. Великий Понедельник. Прпп. Иоанна, Сергия, Патрикия и прочих, во обители св. Саввы убиенных (796). Прп. Евфросина Синозерского, Новогородского (1612). Мц. Фотины (Светланы) самаряныни, ее сыновей мчч. Виктора, нареченного Фотином, и Иосии; Мцц. Анатолии, Фото, Фотиды, Параскевы, Кириакии, Домнины и мч. Севастиана (ок.66). Мцц. Александры, Клавдии, Евфрасии, Матроны, Иулиании, Евфимии и Феодосии (310). Свт. Никиты исп., Аполлониадского (ок.813-820). Сщмч. Владимира Пиксанова пресв. (1918); сщмч. Василия Соколова диакона (1938)

Литургия Преждеосв. Даров. 3 вторник. Великий Вторник. Прп. Иакова исп., еп. (VIII). Прп. Серафима Вырицкого (1949). Свт. Кирилла, еп. Катанского (I-II). Свт. Фомы, патриарха Константинопольского (610). Сщмч. Владимира Введенского пресвитеpa (1931).

Литургия Преждеосв. Даров. 4 среда. Великая Среда. Сщмч. Василия, пресвитера Анкирского (362-363). Дросиды, дщери царя Траяна (104-117). Прп. Исаакия Дал-

Литургия Преждеосв. Даров. 5 четверг. Великий Четверток. Воспоминание Тайной Вечери. Прмч. Никона еп. и 199-ти учеников его (251). Прп. Никона, игумена Киево-Печерского (1088). Мчч. Филита, Лидии, жены его, Македона, Феопрепия, Кронида и Амфилохия (117-138). Мч. Василия Мангазейского (1600). Сщмч. Макария Квиткина, пресв. (1931); сщмч. Стефана Преображенского пресв. (после 1937); сщмчч. Василия Коклина пресв., прмч. Илии Вятлина, прмцц. Анастасии Бобковой, Варвары Конкиной, мч. Алексия Скоробогатова (1938); прп. Сергия Сребрянского исп. (1948).

Литургия Св. Василия Великого. 6 пятница. Великий Пяток. Воспоминание Святых спасительных Страстей Господа нашего Иисуса Христа. Прп. Захарии монаха. Свт. Артемия (Артемона), еп. Солунского (Селевкийского) (I-II). Прп. Захарии, постника Печерского, в Дальних пещерах (XIII-XIV). Мчч. Стефана и Петра Казанских (1552). Прп. Иакова исп.

еп. (VIII-IX). Сшмч. Владимира Панькина, пресв. (1920)

Иконы Божией Матери: именуемой "Тучная Гора". Литургии не положено.

Строгий пост.

7 суббота. Великая Суббота. БЛАГОВЕЩЕНИЕ ПРЕ-БОГОРОЛИНЫ. СВЯТОИ Преставление свт. Тихона, патриарха Московского и всея России (1925). Прп. Саввы Нового (1948).

Иконы Благовещения Божией матери (XVI).

Литургия Св. Василия Великого. На трапезе разрешается вино (рыба и елей не разреша-

8 воскресенье. СВЕТЛОЕ христово **BOCKPECE-**НИЕ. ПАСХА



Собор Архангела Гаврии-

лой седмицы



кутского Прор Иоада (Х в.до Р.Х.). Апп. Сосфена. Аполлоса. Кифы. Кесаря и Епафродита (I). Св. Еввулы, матери вмч. Пантелеимона (ок.303). Прп. Иоанна безмолвника (VI). Прп. Зосимы, еп.

Прп.

на Ле-

ствич-

ника

(649).

Свт. Со-

фрония,

Сиракузского (ок.662). 13 пятница. Пятница Светлой седмицы. Последование в честь Пресвятой Богородицы ради Ея «Живоносного Источника». Иконы Божией Матери «Живоносный Источник» (перех.праздн.).

Сщмч. Ипатия, еп. Гангрского (ок. 326). Свт. Ионы, митр. Московского и всея России, чудотворца (1461). Свт. Иннокентия, митр. Московского (1879). Прп. Ипатия целебника, Печерского (XIV). Прп. Аполлония Египетского (IV). Сщмчч. Авды, еп. Персидского, и Вениамина диакона (418-424). Прп. Ипатия, игумена Руфианского (ок. 446). Сщмч. Иоанна Блюмовича, пресв. (1938).

Малое освящение воды

ского и всея Руси (1652). Мчч. Агафопода диакона, Феодула чтеца и иже с ними (ок. 303). Прп. Пуплия Египетского (IV). Прпп. Феоны, Симеона и Форвина (IV). Прп. Марка Афинского (ок. 400). Прп. Платона, исп. Студийского (814). Прп. Феодоры Солунской (892). Сщмч. Алексия Кротенкова пресв. (1930); сщмч. Николая Симо, пресв. (1931).

19 четверг. Свт. Евтихия, архиеп. Константинопольского (582). Равноап. Мефодия, архиеп. Моравского (885). Прп. Платониды Сирской (308). Мчч. 120 Персидских (344-347). Мчч. Иеремия и Архилия иерея (III). Мч. Петра Жукова и Прохора Михайлова (1918); сщмчч. Иоанна Бойкова (1934) и Иакова Бойкова (1943), пресв. Прп. Севастиана Фомина, исп. (1966)

20 пятница. Прп. Георгия исп., митр. Митиленского (после 820). Прп. Даниила Переяславского (1540). Мч. Каллиопия (304). Мчч. Руфина диакона, Акилины и с ними 200 воинов (ок. 310). Прп. Серапиона монаха. Сщмч. Аркадия Добронравова пресв. (1933); прмц. Евдокии Павловой (1939).

21 суббота. Апп. Иродиона, Агава, Асинкрита, Руфа, Флегонта, Ерма и иже с ними (I). Свт. Нифонта, еп. Новгородского (1156). Прп. Руфа, затворника Печерского,

Ликийских. Мц. Фомаиды Египетской (476). Прмц. Марфы Тестовой (1941).

27 пятница. Свт. Мартина исп., папы Римского (655). Мчч. Антония, Иоанна и Евстафия Литовских (1347). Мч. Ардалиона (305-311). Мчч. 1000-и Персидских и Азата скопца (ок.341). Св. Александра Орлова, исп., пресв. (1941).

Виленской и Виленско-Остробрамской икон Божией Mamepu.

**28 суббота.** Апп. от 70-ти Аристарха, Пуда и Трофима (ок.67). Мцц. Василиссы и Анастасии (ок.68). Мчч. Месукевийских - Сухия и дружины его: Андрея, Анастасия, Талале, Феодорита, Ивхириона, Иордана, Кондрата, Лукиана, Мимненоса, Нерангиоса, Полиевкта, Иакова, Фоки, Доментиана, Виктора, Зосимы (начало II века) (Груз.). Мч. Саввы Готфского (372). Сщмч. Александра Гневушева пресв.

29 воскресенье. Неделя 4-я по Пасхе, о расслабленном. Мцц. Агапии, Ирины и Хионии (304). Мч. Леонида и мцц. Хариессы, Калисы, Галины, Ники, Ирины, Нунехии, Василиссы, Феодоры и др. (258). Прав. Тавифы (I) (перех. праздн.). Перенесение мощей Авраамия Болгарского (1230) (перех.праздн.).

Ильинско-Черниговской (1658), Тамбовской (1692) икон Божией Матери.

30 понедельник. Сщмч. Симеона, еп. Персидского, и с ним мчч. Авделая и Анании пресвитеров, Хусдазата (Усфазана) евнуха, Фусика, Азата, мц. Аскитреи и иных многих (344). Прп. Акакия, еп. Мелитинского (ок. 435). Прп. 30симы, игумена Соловецкого (1478). Обретение мощей прп. Александра Свирского (1641). Мч. Адриана (251). Свт. Агапита, папы Римского (536). Св. Михаила Новицкого исп., пресв. (1935). Сщмч. Феодора Недосекина, пресв. (1942).

# ПРАВОСЛАВНЫЙ КАЛЕНДАРЬ В АПРЕЛЕ

ского

(1913).

Мч. Ав-

раамия

Болгар-

ского,

Влади-

мир-

ского

ла. Сщмч. Иринея, еп. Сирмийского (Сремского) (304). Мчч. Вафусия и Верка пресвитеров, Арпилы монаха, мирян: Авива, Агна, Реаса, Игафракса, Искоя, Силы, Сигица, Сонирила, Суимвла, Ферма, Филла и мцц. Анны, Аллы, Ларисы, Моико, Мамики, Уирко, Ани-(Анимаиды), Гаафы, царицы Готфской, и Дуклиды (ок.375). Прп. Малха Сирийского (IV). Прп. Василия Нового (ок. 944). Мц. Параскевы Кочневой (1939)

Литургия св. Иоанна Златоуста. 9 понедельник. Понедельник Светлой седмицы. Мц. Матроны Солунской (III-IV). Мчч. Мануила и Феодосия (304). Прп. Иоанна прозорливого, Египетского (ок.395)

10 вторник. Вторник Светлой седмицы. Иверской иконы Божией Матери (перех. праздн.). Прп. Илариона Нового, игумена Пеликитского (ок. 754). Прп. Стефана чудотворца, исп., игумена Триглийского (ок.815). Прмч. Евстратия Печерского, в Ближних пещерах (1097). Прп. Илариона Псковоезерского, Гловского (1476). Мчч. Ионы и Варахисия и других с ними (ок.330). Мч. Бояна, кн. Болгарского (ок.830). Прпмчч. отцов Давидо-Гареджийских (1616) (Груз.) (перех.праздн.). Св. Николая Постникова исп., пресв. (1931): сшмч. Василия Малинина пресв. (1938); мч. Иоанна Чернова (1939).

Шуйской иконы Божией Матери (перех.праздн.).

11 среда. Среда Светлой **седмицы.** Мчч. Марка, еп. Арефусийского, Кирилла диакона и др. (ок. 364). Прп. Иоанна пустынника (IV). Свт. Евстафия исп., еп.Вифинийского (IX). Прпп. Марка (XV) и Ионы (1480) Псково-Печерских. Собор прпп. Отцов, на Богошественной Горе Синай подвизавшихся (перех.праздн.).

Св. Михаила Викторова исп., пресв. (1933).

Касперовской иконы Божией Матери (перех. праздн.). 12 четверг. Четверг Свет-

14 суббота. Суббота Светлой седмицы. Прп. Марии Египетской (522). Прп. Евфимия, архим. Суздальского, чудотворца (1404). Прп. Варсонофия



чудотворца (1229). Прп. Геронтия, канонарха Печерского (XIV). Прп. Макария, игумена Пеликитской обители (ок.830). Мчч. Геронтия и Василида (III). Прав. Ахаза. Сщмч. Сергия Заварина, пресв. (1938).

После Литургии раздача артоса. 15 воскресенье. Антипасха. Неделя 2-я по Пасхе, Апостола Фомы. Прп. Тита чудотворца (IX). Мчч. Амфиана и Едесия (306). Мч. Поликарпа

16 понедельник. Прп. Никиты исп., игумена обители Мидикийской (824). Мц. Феодосии девы (307-308). Прп. Илирика. Мчч. Елпидифора, Дия, Вифония и Галика.

Иконы Божией Матери "Неувядаемый Цвет".

17 вторник. Радоница. По**миновение усопших.** Прп. Иосифа песнописца (883). Прп. Георгия, иже в Малеи (IX). Прп. Иосифа Многоболезненного, Печерского, в Дальних пещерах (XIV). Прп. Зосимы Ворбозомского (ок. 1550). Прп. Зосимы (ок. 560). Мцц. Фервуфы девы, сестры и рабыни ее (341-343). Прмчч. Вениамина Кононова и Никифора Кучина (1928); сщмч. Николая, еп. Вельского, прмц. Марии Леляновой (1932); сщмч. Иоанна Вечорко пресв. (1933); мч. Иоанна Колесникова (1943).

Иконы Божией Матери, именуемой «Герондисса».

18 среда. Перенесение мо-Иова, пашей свт. Московтриарха

Дальних пещерах (XIV). Мч. Павсилипа (117-138). Свт. Келестина, папы Римского (432). Сщмч. Сергия Родаковского пресв. (1933).

22 воскресенье. Неделя 3-я по Пасхе, святых жен мироносип. Святых жен-мироносии: Марии Магдалины, Марии Клеоповой, Саломии, Иоанны, Марфы и Марии, Сусанны и иных; праведных Иосифа Аримафейского и Никодима (перех.праздн.).Мч. Евпсихия (362). Мчч. Дисана епископа, Мариава пресвитера, Авдиеса и прочих 270-ти (362-364). Прмч. Вадима архим. (376). Блгв. Тамары, царицы грузинской (перех.праздн.). Мч. Гавриила Фомина (1942).

23 понедельник. Мчч. Терентия, Помпия, Африкана, Максима, Зинона, Александра. Феодора и иных 33-х (ок. 249-251). Мчч. Иакова пресвитера. Азадана и Авдикия диаконов, Персидских (ок. 380). Сщич Григория V, патр. Константинопольского (1821). Сщмч. Флегонта Понгильского пресв. (1938); мч. Димитрия Вдовина

24 вторник. Сщмч. Антипы, еп. Пергама Асийского (ок.68). Прпп. Иакова Железноборовского (1442) и Иакова, сподвижника его (XV). Свт. Варсонофия, еп. Тверского (1576). Мчч. Прокесса и Мартиниана (ок.67). Прп. Фарму фия (IV). Прп. Иоанна, ученика прп. Григория Декаполита (IX). Сщмч. Николая Гаварина пресв. (1938).

25 среда. Прп. Василия исп. еп. Парийского (после 754) Сщмч. Зинона, еп. Веронийского (ок. 260). Прп. Исаака Сирина, в Сполете Италийском (550). Прмчч. Мины, Давида и Иоанна (после 636). Прп. Анфусы девы (801). Прп. Афанасии игумении (860). Прмч. Сергия Крестникова (1938).

Муромской (XII), Белыничской (XIII) икон Божией Mamenu,

26 четверг. Сщич. Артемона, пресвитера Лаодикийского (303). Мч. Крискента, из Мир

#### ЧУЖОЙ СТУК СВОЕГО СЕРДЦА

Посмотрел Алексей Степанович по телевизору художественный фильм.

Сюжет его был таким захватывающим, что даже чай в бокале, который он поставил рядом в самом начале, остыл. Весь. Даже глоток позабыл

Все было в этом фильме. Ловкие ограбления. Лихие погони. Убийства. Любовь.

Так и впившись глазами в стоящий в углу — сверху рожки комнатной антенны — телевизор, Алексей Степанович, горячо сопереживал всему тому. что творилось на его экране. Он словно переместился туда. И всем своим существом пребывал уже не в своей уютной квартире, а там — в кино! И помыспить всего лишь за два часа нарушил все заповеди Господни! Да еще и не по одному разу...

То есть, с грабителем — гра-С убивающим — убивал. С блудящим — творил духовное беззаконие.

Согрешил. пусть не делом. а в своем сердце. Что, по евангельским заповедям, было ничем не лучше...

Ему бы наутро — скорее в храм! На исповедь. Покаяться Богу в том, что вчера (да и только ль вчера?) наделал.

Но по телевизору — а он смотрел одни только фильмы — об € этом, разумеется, ему не было сказано ни одного слова...

Монах Варнава (Санин)