"Застунице Кентаза град Усмань милостию посетившая, выну покров Твой над нами простираеши;



Издается с октября 1996 г.





Одобрено Синодальным информационным отделом

# ECMARIA MAROCAARHAA

Издается по благословению Митрополита Липецкого и Задонского Никона \* № 22 (478) ноябрь 2016 год

## Почему Бог требует от людей благодарности

Будем учиться на примере малых вещей, если не можем сразу понять великие.

Если мы не можем понять, как Бог видит всех людей, посмотрим, как солнце освещает все предметы

Если мы не можем понять, как душа человеческая не может ни единой минуты жить без Бога, посмотрим на то, как тело человеческое не может ни единой минуты прожить без воздуха.

Если мы не знаем, зачем Бог требует от людей послушания, разберем, зачем глава семьи требует послушания от своих домочадцев, царь — от своих подданных, полководец — от воинов, архитектор — от строителей.

Если мы не знаем, почему Бог требует от людей благодарности, подумаем и уразумеем, почему родитель требует благодарности от своих чад. Но остановимся на некоторое время именно на этом вопросе: почему родители требуют от своих чад благодарности?

Почему отец требует от своего сына, чтобы тот кланялся ему, снимая шапку, и благодарил за всякую большую и малую вещь, от родителей полученную? На что это отцу? Разве сыновняя благодарность делает его богаче, сильнее, уважаемее, влиятельнее в обществе? Нет, нисколько.

Но если он лично ничего не имеет от сыновней благодарности, не смешно ли, что он непрестанно учит ей свое дитя и приучает его быть благодарным, и не только родитель набожный, но даже и ненабожный?

Нет, это нисколько не смешно; это благородно. Ибо в сем проявляется самая безкорыстная любовь родительская, которая и заставляет родителей учить свое чадо благодарности. Зачем? Чтобы чаду было хорошо. Чтобы чадо выросло, как садовый плод, а не как дикое терние.

Чтобы ему было хорошо в этой временной жизни среди людей, среди друзей и врагов, в селе и в городе, во власти и в торговле. Ибо повсюду благодарного человека ценят, любят, приглашают, помогают ему и привечают. Кто научит быть благодарным, научит быть и милостивым. А милостивый человек свободнее шагает по этой земле

А теперь спросим себя, почему Бог требует благодарности от людей? Почему Он требовал от Ноя, Моисея, Авраама и других праотцев, чтобы они приносили Ему благодарственные жертвы (Быт.8:20; 12:7-8; 35:1; Лев.3:1)? Почему Господь наш Иисус Христос ежедневно являл людям пример того, как следует воздавать хвалу Богу (Мф.11:25; 14:19; 26:26-27)? Почему и святые апостолы делали то же самое (Деян.2:47; 27:35), заповедуя всем верным всегда за все благодарить Бога (Еф.5:20; Кол.3:17)?

Не разумно ли то, что восклицает великий Исаия: Воспомяну милости Господни и славу Господню за все, что Господь даровал нам, и великую благость Его к дому Израилеву, какую оказал Он ему по милосердию Своему и по множеству щедрот Своих (Ис.63:7)? Или то, что умилительный псалмопевец советует своей душе: Благослови, душе моя, Господа, и не забывай всех воздаяний Его (Пс.102:2)?

Так почему же Бог требует от людей благодарности? И почему люди платят ему благодарностью? Из безконечной любви Своей к людям требует Бог, чтобы люди

Благодарность человеческая не сделает Бога ни более великим, ни более могущественным, ни более славным, ни более богатым, ни более живым; но она сделает более великими, могущественными, славными, богатыми и живыми самих людей.

Благодарность человеческая ничего не прибавит

к миру и блаженству Бога, но она прибавит мира и блаженства самим людям.

И благодарность Богу нисколько не изменит существования и бытия Божия, но изменит существование и бытие благодарящего. Лично Богу не нужна наша благодарность, как не нужна Ему и наша молитва.

Но все-таки Господь, сказавший: знает Отец ваш, в чем вы имеете нужду, прежде вашего прошения у Него (Мф.6:8), в то же время учит нас, что должно всегда молиться и не унывать (Лк.18:1). Итак, хотя Бог

не имеет потребности в нашей молитве, Он все же повелевает нам молиться

И хотя Он не имеет потребности в нашей благодарности, он все же требует от нас благодарности, которая по сути является не чем иным, как молитвой, молитвой благодарственной. Ибо *благодарность Богу* воздвигает нас, смертных, из тления смертного, освобождает от привязанности к тому, с чем мы однажды, хотим мы этого или не хотим, должны будем расстаться, и прилепляет к Живому и Безсмертному Богу, близ Которого мы никогда не будем в жизни вечной, если не прилепимся к Нему в жизни временной.

Благодарность облагораживает благодарящего и трогает благодетеля. Благодарность дает крылья милосердию в мире и освежает всякую добродетель. Впрочем, смертный язык не может даже отдаленно живописать красоту благодарности и уродство неблагодарности так ясно, как они представлены в сегодняшнем Евангельском чтении.

Во время оно, когда входил Христос в одно селение, встретили Его десять человек прокаженных, которые остановились вдали и громким голосом говорили: Иисус Наставник! помилуй нас.

Десять прокаженных! Страшно увидеть и одного, а тем паче толпу из десяти человек. Тело, покрытое с головы до пят белыми язвами, а затем белыми гноящимися струпьями, которые сначала свербят, а потом жгут как огонь! Тело, гниющее и распадающееся! Тело, в котором гной сильнее крови! Тело, которое есть сплошной смрад и изнутри, и снаружи! Таков человек, больной проказой. И когда проказа охватит и нос, и рот, и глаза, можете себе представить: каков воздух, которым дышат через гной? Какова пища, которую вкушают вместе с гноем? И как вообще выглядит мир, когда на него смотрят сквозь гной?

По закону Моисея прокаженным было запрещено каким бы то ни было образом входить в соприкосновение с остальными людьми. Впрочем, это и теперь так в тех местах, где есть проказа. Чтобы кто-нибудь не подошел близко к прокаженному, тот обязан был издалека кричать: «Нечист, нечист!»

Должна быть разодрана одежда — чтобы была

видна проказа. Голова должна быть не покрыта опять же для того, чтобы видно было, что он прокаженный, поскольку от проказы волосы изменялись в белые и вылезали. До уст он должен быть закрыт снова опознавательный знак для проходящих мимо. И кроме всего этого, прокаженные были обязаны еще и кричать: «Нечист! Нечист!»

Их выгоняли из города или села, и они жили хуже, чем скоты, — отверженные, презираемые, забытые. Нечист он, говорит закон, он должен жить отдельно, вне стана жилище его (Лев.13:46).

Их считали мертвыми, хотя их удел был страш-

Мимо таких оборванных и смердящих обломков жизни проходил в тот день Иисус, Источник здравия, красоты и силы. А когда прокаженные узнали, что это Он, то остановились вдали и громким голосом говорили: Иисус Наставник! помилуй нас.

Откуда сии несчастные могли узнать об Иисусе, что Он в силах им помочь, если они не входили в общение с людьми? Вероятно, кто-нибудь, бросая хлеб с дороги, сообщил им эту новость. Конечно, издалека дошел до их слуха глас о той единственной на свете новости, которая могла их интересовать.

Все остальное, что происходило в мире: смена царей и битвы народов, строительство и разрушение городов, развлечения, пожары и землетрясения, — все для них было безразлично.

Облеченные в гной, они могли думать только об этой своей злосчастной одежде и, может быть, еще о том, кто мог бы с них эту одежду снять и облечь в одеяние здравия.

Услышав о Господе нашем Иисусе Христе как 🌾 о всемогущем Целителе, они, безусловно, слышали и об особых случаях исцеления Христом подобных им прокаженных (Лк.5:12-13). Потому они и должны были желать счастливого случая встретиться с Госпо-

Где-то на краю равнины Галилейской, где дорога начинает подниматься на Самаринские холмы, поджидали они Его. Там Он проходил, направляясь в Иерусалим. И вот счастливый случай, не случайный, но Богом устроенный! Они видят Христа, идущего со Своими учениками. И видя Его, они закричали в один голос: Иисус Наставник! помилуй нас.

Почему они называют Его Наставником? Потому что это слово более значительно и указывает на большее достоинство, чем наименование учителя. Ибо «наставник» означает не просто учитель, но и душепопечитель, словом, примером и заботой руководящий людей на пути спасения. Почему же тогда они не называют Его Госполом сповом содержащим в себе еще более достоинства и значения, чем слово «наставник»? Конечно, потому, что еще не узнали о сем достоинстве Христовом.

Помилуй нас, — кричали они громким голосом. Увидев их, Он сказал им: пойдите, покажитесь священникам. И когда они шли, очистились.

В одном из предыдущих случаев исцеления прокаженных Господь прикоснулся рукой к больному и сказал ему: очистись. И тотчас проказа сошла с него (Лк.5:13). А в этом случае Он не только не прикасался к прокаженным, но даже не подходил к ним близко. Ибо они остановились вдали и вопияли к Нему. Таким образом, и Он вынужден был крикнуть им издалека.

Почему Господь посылает их к священникам? Потому что на священниках лежала обязанность провозглашать прокаженных нечистыми и изгонять их из общества, а исцеленных признавать чистыми и здоровыми и возвращать их в человеческое обще-

(Продолжение на 2-й стр.)



# → ТОРОСКИТИМ КОГОРОДИЦИ, «Это человек, глубоко преданный Христу и России» \ \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \]

20 ноября, Святейшему Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу исполняется 70 лет. Центральным событием юбилея стала литургия в храме Христа Спасителя. В богослужении приняли участие Предстоятели и представители Поместных Православных Церквей, архиереи и духовенство Русской Православной Церкви.

«Патриарх в этом году попросил московские храмы не дарить ему цветы, а деньги направить на социальную помощь. Сейчас деньги, которые раньше тратились на цветы, развозимые затем по храмам, будут направлены на покупку важного оборудования для больницы святителя Алексия»,

— сказал епископ Орехово-Зуевский Пантелеимон (Шатов).

О значении служения Патриарха Кирилла рассуждает в интервью «Русской народной линии» лауреат первой Патриаршей премии

в области литературы, сопредседатель Союза писателей России **Владимир Николаевич Крупин**:

Принося поздравления Святейшему Патриарху Кириллу, я не могу не вспомнить первое знакомство с ним. Это был 1988 год — год тысячелетия Крещения Руси, когда была большая делегация от Союза писателей, и духовное окормление осуществлял митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл. Тогда я впервые с ним увиделся.

Меня, конечно, поразили его потрясающие знания, как он с легкостью говорил на языках, как он был вежлив со всеми. Он был центром внимания и както легко переносил на себя общее внимание. В нем была духовно-вбирающая сила и одновременно излучающая доброжелательность и любовь.

Потом, когда он вознесся на высоту церковной власти в Православной Церкви в нашей стране, конечно, я был рад, что именно он пришел к рулю нашего корабля. И все его последующие дела никоим образом не могли меня поколебать в уверенности, что именно тот человек нас окормляет, а не кто-то другой. Конечно, легко вспомнить, какие это были тревожные дни, когда он восходил на Патриарший престол, и в этом отношении не лучшим образом вели себя и священнослужители, и светские люди.

(Продолжение.Начало на 1-й стр.) ство (Лев.13:34.44).

Господь не хочет нарушать закон, тем более что закон не мешал, а, напротив, помогал в данном случае Его делу, поскольку сами священники получили бы возможность убедиться, что десять прокаженных исцелились, и сами это подтвердили бы и засвидетельствовали.

Итак, услышав, что Господь им сказал и куда их послал, они направились в свое село, чтобы так и поступить. Но вот, по дороге они взглянули на себя, и проказы на них не оказалось. И когда они шли, очистились. И они посмотрели на свои тела — и тела их были здоровы и чисты, и они посмотрели друг на друга и убедились, — то все они были здоровы и чисты. И короста, и гной, и смрад — все исчезло, так что ни следа на них не осталось от ужасной проказы.

Кто мог бы сказать, что сие чудо Христово не больше, чем воскрешение мертвых?

Вдумайтесь немного в тот факт, что одним могущественным словом десять прокаженных человеческих тел, изъеденных недугом, внезапно стали здоровыми и чистыми! И когда вы вдумаетесь, то сами легко признаете: воистину,

Например, я уж не буду фамилии вспоминать, нарушалась даже человеческая порядочность. Тот же отец Андрей Кураев, не будем его вспоминать. Патриарх совершенно спокойно выдержал и вынес, можно сказать, травлю, которая велась из-за кордона и внутри. И некоторые священники дрогнули, а особенно светские, уважаемые мной, люди.

Но, мы видим, все, что в этом мире творится, происходит по воле Божьей. Когда начинают сомневаться в какихто поступках Святейшего Патриарха, всегда надо помнить, что это человек, глубоко преданный Христу и России. Последнее, что муссируют и треплют

в разговорах и в СМИ, — это его встреча с папой Римским. Когда он вернулся с Кубы и Антарктиды, он что, заставил нас поминать Римского? Исидор, который вернулся с Флорентийского собора и возвысил здравицу папе?

Дни Исидора были сочтены. Но, в отличие от Исидора, наш Святейший Патриарх сохранил нашу позицию.

Очень много лет идет наступление католиков на Православие. Я недавно вернулся из Сербии. Мало кто знает, что такое Талергоф в Первую мировую войну. А что такое Ясеновац в годы Второй мировой войны?! Это уничтожение православных сербов со стороны католиков. Об этом вообще мало кто знает.

Я достаточно часто рекомендую людям, которые начинают что-то говорить о Святейшем, взять статьи с разделом об отношениях с католиками, где он им столько высказал совершенно справедливых, резких, нелицеприятных слов, что я не могу не верить его позиции. Она православная, четкая, выдержанная.

Ему также ставят в вину, что он якобы становится карманным священнослужителем у Президента Путина. Это совсем не так. Я бы на эти возражения хотел сказать, что это Путин — карманный Президент у Патриарха. Так можно пошутить.

Я вижу, что Владимир Владимирович не только принимает к сведению советы Святейшего, но мне, кажется, даже и во многом не делает никаких опрометчивых шагов без совета с Патриархом. Вышла книга «Духовник Президента», автор-составитель Владимир Зоберн. В ней есть глава о духовнике Президента.

слово сие не могло исходить от смерт-

ного человека! Слово сие должен был

изречь Бог через телесный орган чело-

веческий. Действительно, человеческий

язык его произнес, но оно происходило

из той же глубины, из которой вышло

и повелительное спово, повлекшее

стые и безгрешные, которые потому

и обпадают силой. Эти слова происте-

кают из первоисточника вечной любви.

Пред ними распахиваются врата всех

вешей: им покоряются веши, и люди.

дой, притупившиеся, умерщвленные

грехом, которые производят действия

не больше, чем свист ветра в полом

тростнике; и сколько бы таких мертвых

слов не произносили, они остаются без-

сильными, как воздействие дыма на же-

А бывают слова, разбавленные во-

Есть слова и слова. Есть слова чи-

за собой создание мира.

и болезни, и духи.

Это очень интереснейшая книга. Ее стоит посмотреть.

Недавно открыли памятник нашему Великому князю Владимиру. Сначала замахивались на большущий памятник на Воробьевых горах. Но так Господь управил, что священноначалие, и, конечно, Святейший Патриарх поставили этот памятник туда, где он должен быть. Он настолько точно стоит — идет огромная лавина машин и людей — и монумент стоит на Боровицком холме. А как сделан памятник! В нем сочетаются жизненное подобие и одновременно символ во всем! Символы проглядывают в сценах крещения.

Также поставили памятник Ивану Грозному, конечно, очень хорошо, что Святейший занял такую позицию. Как не чтить Царя, который так много сделал для России? Как это можно не учитывать, как об этом не сказать потомкам? Тут

уж все старались, лили на него помои. И Карамзин, к великому сожалению, ну и остальные революционные шатии.

Если бы не было заступничества Грозного за Россию, тем более, перед теми же католиками, то не было бы и России. А Александр Невский, который стоял против псов-рыцарей! Вообщето, противостояние кончится только тогда, когда Запад примет в свою душу Христа. Это единственное, что им надо сделать.

Что касается Общества русской словесности — это очень хорошо, что оно было создано. Туда приехал Президент по приглашению Святейшего Патриарха. Я помню, как все началось: прошли первые речи, вдруг Святейший говорит: «Владимир Владимирович сейчас к нам приедет. Вот он уже едет по набережной». У меня полное ощущение, что он подсказывает Путину пути в жизни.

Ведь нам же хочется, чтобы все наладить сразу. Нетерпение уже много раз приводило Россию то в болото, то в огонь, то в пропасть. Никакого нетерпения ни должно быть. Что мы не можем потерпеть немножко?

Плевое дело - санкции. Даже они нам не помешали. Они еще показывают нашу силу. Конечно, нам хочется, чтобы и в образовании все было хорошо, что-

ститель природы, Он — Победитель смерти. Мы сотворены не бездумной и безсловесной природой, но Им, премудрым. Мы являемся не рабами природных условий, но слугами Бога Живаго и человеколюбивого.

Мы не игра случая, но создания Того, кто сотворил и наших старших братий, ангелов и архангелов, и все безсмертное воинство небесное. Хоть мы в этом мире и страдаем, Ему известны смысл и цель наших страданий; хоть мы и прокажены грехом, Его слово сильнее проказы — как телесной, так и душевной; хоть мы и тонем, Его спасительная рука близ нас; хоть мы и умираем, Он ждет нас по ту сторону могилы.

Но возвратимся к Евангельскому рассказу об исцелении прокаженных и посмотрим теперь на ясную картину благодарности и неблагодарности. Что же сделали эти прокаженные, заметив, что исцелились от своего недуга?

Вот что: только один из них возвратился поблагодарить Христа, а другие девять продолжили свой путь, забыв о своем Благодетеле и Спасителе.

**Свт. Николай Сербский** (Окончание следует)

бы в телевизоре не было мерзости, которой пока полным-полно. Всякие Райкины и Жваноиды...

Но вместе с тем мы видим, что позиция, в данном случае политика Святейшего Патриарха, единственно верная. Ему же Господь Бог дал такой тяжелейший хомут, такое ярмо! Почитайте, как заканчивали наши Патриархи свою жизнь? Вспомните наших страдальцев - священномучеников Гермогена, Тихона?

Нынешний Патриарх сменил на посту Святейшего Патриарха Алексия II. Мы всегда вспоминаем его с радостью. При нем много чего сдвинулось. Но его

хоругви подхватил и несет достойный наш Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл. Дай Бог ему доброго здоровья, дай Бог ему многолетия! И нам жить в нашей великой России и быть спокойными за свое будущее. (РНЛ)



# Совет патриарха Кирилла многое для меня значит, — Путин

Президент России Владимир Путин сообщил, что он не всегда поддерживает мнение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, но прислушивается ко многим его советам.

Об этом российский лидер рассказал в фильме «Патриарх». Фрагмент кинокартины был показан в эфире программы «Вести недели» на телеканале «Россия 1».

«Не могу сказать, что я полностью, целиком на сто процентов всегда с ним соглашаюсь, — мы можем и поспорить о чем-то, но в целом наши взгляды очень близки. От него очень многое можно почерпнуть и его совет для меня многое значит», — приводит ТАСС слова президента РФ.

Владимир Путин подчеркнул, что глава Русской церкви умный, образованный и глубокий человек и с ним интересно поговорить на самые разные темы: от вероучения и теологии до истории и государственных дел. Глава государства также отметил, что у патриарха Кирилла «есть свое мнение по каждому из этих вопросов».

С юбилеем главу Русской церкви поздравили президент России Владимир Путин и премьер-министр РФ Дмитрий Медведев.

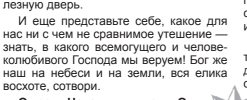
## Репетиция апокалипсиса

В чем привлекательность антихриста? В том, что он предлагает без труда выловить рыбку из пруда. Если Христос говорит, что тесен путь в Царствие Божие, что желающим попасть туда нужно употреблять усилие, то антихрист - наоборот, предлагает попасть в свое царство без всяческих усилий, развлекаясь и расслабляясь.

В последние времена христианам будут предложены все земные блага только за отречение от Христа, антихрист сможет дать многое, исключая лишь добродетели. Что ты хочешь? Решение квартирного вопроса? Пожалуйста! Обезпеченную старость? Бери! Возможность обслуживаться в лучших клиниках мира? Проблема решаема!

Антихрист или решит проблему, или, что более вероятно, создаст иллюзию решения проблемы. Как бы то ни было, чтобы получить весь комплекс услуг, не надо будет особо напрягаться. Отбрось старое

(Окончание на 3-й стр.)



Он есть Начальник жизни, Он — Повелитель болезней, Он — Вла-

#### Очень часто бывает так, что когда собираются вместе верующие люди, их разговор так или иначе переходит на обсуждение того, что в Церкви

Причём сначала речь заходит о недостатках церковной жизни, её несовершенствах в целом, потом это плавно перетекает в беседу о недостатках и несовершенствах знакомых церковных людей, а затем — в обсуждение несовершенств тех людей, которые лично говорящим не знакомы, но о которых они что-то слышали и читали.

И, конечно же, возникает вопрос: почему именно недостатки, изъяны церковной жизни становятся такой излюбленной, такой постоянной темой общения православных христиан?

Прежде всего, нужно признать как факт, что в нашей современной церковной жизни недостатков действительно

много. Однако нужно тут же признать и другой факт: нет такого исторического периода, когда бы они отсутствовали.

Даже если мы откроем Деяния Апостолов, где показано самое лучшее, самое чистое, са-MOE CRATOE BOEMA в истории Церкви

время первых христиан, то найдём там и пример Анании и Сапфиры, которые обманным путём утаили часть своего имущества (см. Деян. 5, 1-11), и пример Симона Волхва, пытавшегося купить апостольские дары за мзду (см. Деян. 8, 14-25).

Наверняка были и иные примеры, и это говорит о том, что даже в древней Церкви, святость членов которой была явной, очевидной чертой, находились подчас люди далеко не совершенные.

А если взять, допустим, такую книгу, как «Крестный путь Иоанна Златоуста», можно узнать много такого, о чём современный христианин зачастую даже не подозревает. Например, о гонениях внутри самой Церкви: если мы откроем месяцеслов, то увидим в нём имена мучеников и даже священномучеников, пострадавших не от неверующих мучителей, а от собратьев-христиан — за свою верность Златоусту и любовь к нему.

Всё это было, поэтому удивляться каким-то недостаткам и человеческим порокам в Церкви не стоит. Как и во все времена, есть в наше время и христиане, стремящиеся к совершенству, и борющиеся с грехом, и подвластные греху люди. А есть и не только подвластные греху, но и возлюбившие грех и живущие греховной жизнью во всей её полноте.

Таких людей в церковной жизни бывает очень легко заметить, и наше внимание оказывается буквально приковано к ним, — а вот людей, борющихся и побеждающих свои грехи, заметить

(Окончание. Начало на 2-й стр.) - и вперед, как ракета без ступени - в кос-

Нам кажется, все это очень далеко. Но Господь предостерегает нас: Се, гряду скоро (Откр. 22, 7). Дескать, будь внимателен и не расслабляйся. Но вот что интересно: если сегодня предложить хотя бы молодым семьям, обремененным детьми и не обремененным жилплощадью, в обмен на отречение от Христа заполучить дом/квартиру в любой точке мира, где они сами пожелают, престижную работу и солидный достаток, - кто обрящется верным Христу?

Сколько из наших 80% номинальных православных оказалось бы реальными христианами, если бы у нас была возможность провести, скажем так, репетицию апокалипсиса?

А может быть, эта «репетиция» уже проводится? То в музее предлагают развлечься и пнуть ногой икону Пресвятой Богородицы (http://www.pravoslavie. ru/97512.html), то самые громкие модельеры в своей новой коллекции утверждают новую моду «высокого» кощунства (http://www.pravoslavie.ru/59947.html), To еще как-нибудь наши невидимые враги прощупывают мир сей на вшивость, безмолвно спрашивая у нас: «Ну что, пора?»

## О недостатках церковной жизни

XXXXXXCADADGXXXDADGXXXX

гораздо труднее, и потому намного реже обращается на них наш взор.

Но тем не менее, возвращаясь к сказанному выше, первая причина того, почему мы так часто говорим о нелостатках церковной жизни, заключается всё же в том, что этих недостатков действительно довольно много.

Вторая же причина очень тесно сопряжена с первой: мы сами имеем огромное количество недостатков, и нас тянет поговорить о том, в чём мы чувствуем себя как рыба в воде.

Говорить о добродетелях нам сложно, поскольку у нас с ними плохи дела; поддержать беседу, требующую глубокого и основательного знания богословских дисциплин, мы тоже не можем, а вот о недостатках — пожалуйста.

При этом мы порой можем и преувеличивать, и видеть то, чего на самом деле нет. действительности, говоря о недостатках чужих, мы невольно начинаем ощущать, что сами на этом фоне не так уж и плохи.

Более того, у нас, как правило, есть оправдание для наших собственных недостатков, грехов, в то время как чужие поступки мы судим по всей строгости. И в этом — ещё одно основание того. почему разговор, который должен огорчать наше сердце, бывает нам приятен.

Мне в жизни нередко приходилось встречать людей, которые на борьбу с тем, что в Церкви, с их точки зрения, не так, полагали буквально все свои силы, всё своё время. Как правило, это принимало форму борьбы с чем-то глобальным: с масонами, с мировым правительством, с новыми паспортами

общую черту: у них творилось не пойми что в их собственной жизни. Никто из них, мягко говоря, не являл собой образ христианского подвижника, и очевидно, что им на самом деле было бы гораздо лучше направить эти усилия

Но чаще всего бывает именно так: человек живёт, допустим, в гражданском браке и даже гражданской супруге умудряется изменять, не задерживается долго ни на одной работе, но при этом борется с наступлением враждебных внешних сил на Православие и со всё

У преподобного старца Паисия Святогорца есть замечательная мысль: человек, который каждый видит в церковной жизни недостатки, должен озаботиться тем, чтобы исправить хотя бы крошечную частицу церковного тела — самого себя.

Ведь каждый из нас — это клеточка в теле Церкви, и клеточки эти точно так же связаны между собой, как и клетки человеческого организма, поэтому если человек исправляет себя, то он, безусловно, приносит огромную пользу всем тем, кто его окружает.

Что касается борьбы с церковными недостатками на каком-то ином уровне, есть важное правило: обличать и исправлять недостатки церковной жизни может тот человек, которому предписано это его церковным послушанием и ответственностью за конкретную деятельность.

Скажем, настоятель храма может и должен бороться с недостатками приходской жизни храма, ему вверенного; епископ — с проблемами церковной жизни на территории управляемой им епархии.

В том, что касается обсужде-

ния и осуждения недостатков знакомых нам перковных пюлей, важно понять один момент. Есть такая расхожая фраза: верить можно только тому, что ты видел своими глазами и слышал своими ушами;

но дело в том, что и уши, и глаза тоже очень несовершенные инструменты познания, и когда мы видим что-либо, мы порою видим только какую-то часть.

В психологии многократно в разных вариациях совершался эксперимент: на глазах у нескольких людей происходило одно и то же событие, потом их разводили по разным комнатам и просили рассказать о нём — и все рассказывали очень по-разному. Человек усваивает из увиденного только некую часть — то, что соответствует его восприятию.

Поэтому, когда говорится что-то компрометирующее о людях в Церкви будь-то священники, будь то архиереи, будь то миряне, — не стоит сразу же принимать услышанное на веру, поскольку мы никогда достоверно не знаем, так это или не так.

Бывает даже так, что кто-то, кому мы доверяем, рассказывает, что лично был свидетелем того или иного неблаговидного поступка знакомого нам человека, — а оказывается в конце концов, что он просто обознался, и это был другой человек, внешне похожий. А мы уже выразили своё возмущение какой-нибудь разговорчивой Марье Сергеевне, которая поведала нам о злодействах хорошо знакомого нам Ивана Петровича, и к тому же написали что-то по этому поводу в соцсетях.

Впоследствии же мы для себя всё прояснили в том, что Иван Петрович ничего худого не делал, уверились, но цепочка уже запущена, и вернуть доброе имя оклеветанному с нашим участием человеку очень сложно, а может быть, даже и невозможно.

Безусловно, есть вещи, которые доказываются вполне объективным образом, и мы узнаём о чём-то по-настоящему дурном, по настоящему скорбном в церковной жизни и убеждаемся, что это действительно так. И опять-таки возникает вопрос: как к этому относиться?

Думаю, что давать этому в своей жизни слишком много места было бы

> огромной ошибкой. По одной простой причине: ну вот есть чей-то недостаток, есть чей-то грех — что конкретно меняет это в жизни нашей?

Это отменяет для нас необходимость жить по Евангелию? Или необходимость

участия в таинствах церковных? Или смягчает требования к нам нашей совести? Нет, не смягчает, и ни в коем случае смягчать не должно. А раз от этого ничего не меняется в нашей жизни, зачем придавать этому большее значение, нежели оно для нас имеет?..

Почему это есть в жизни чужой, как это вошло в жизнь чужую, мы не знаем. Не знаем, в какой момент человек надломился, надорвался, каким образом враг его уловил.

Преподобный авва Дорофей говорит, что когда ты видишь падение брата, вспомни, что ты не видел его подвига перед этим, не знаешь, каким образом он подвизался, сколько времени он страдал и с какою силою он боролся. Может быть, он пал в такой борьбе, что Господь не будет его за это судить слишком строго. Как же ты. всего этого не зная, собираешься суд об этом человеке изречь?

Когда люди увлекаются обсуждением чужих пороков и преступлений, их этот процесс постепенно захватывает. И тогда вступает в действие закон духовной жизни, согласно которому человек, который кого-то за что-либо осудил, обязательно начнёт грешить теми же самыми грехами.

Запускается какая-то страшная цепная реакция: я помню, как прочитал однажды в письмах преподобного Макария

(Окончание на 4-й стр.)

отречься от самого себя.

Что же это, как не репетиция апокалипсиса? Человеку предлагают отречься от своего имени, а это значит - мистически отречься от самого себя. И за какую цену - за телефон! О, простите - за очень дорогой телефон. Человеку предлагают ото-

жлествить свой род с моделью телефона - и он СЯ.

В книге Бытие мы читаем о том. как Адаму была дана благодать нарекать имена животным (Быт. 2, 20). Как гово-

рят святые отцы, Адам просвещенным оком прозревал сущность каждого животного и давал ему имя в соответствии с этой сущностью. Имя становилось неким символом животного.

Такую же благодать Бог дает родителям, когда они называют своего ребенка. И младенец не просто так становится Ваней или Петей, но потому, что данное имя является лучшим обозначением его духовной сущности.

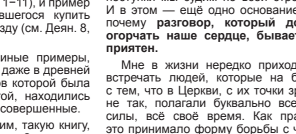
И вот это богоданное через посред-

ство родителей имя человек меняет на название вещи. Тут тоже можно видеть мистику - если в душе у человека все помыслы только о новом телефоне, то, наверное, ему больше подойдет имя «iPhone», чем, скажем, имя «Федор», которое в переводе с греческого языка означает «Божий дар».

Не нужно ни пыток, ни высоких и громких обещаний - для кого-то сойдет просто электронная игрушка, которая сегодня работает, а завтра будет выброшена в урну И, как вы понимаете, желающие нашлись. И если сегодня находятся люди, готовые за такую ничтожную плату отказаться от своей индивидуальности, то на что будет готово большинство завтра?

Итак, что же написать в заключение? Наверное, лучше не скажешь, чем апостол Петр: Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить. Противостойте ему твердою верою... Бог же всякой благодати, призвавший нас в вечную славу Свою во Христе Иисусе. Сам... да совершит вас, да утвердит, да укрепит, да соделает непоколебимыми. Ему слава и держава во веки веков. Аминь (1 Пет. 5: 8-11).

Священник Сергий Бегиян http://www.pravoslavie.ru/98281.html



И могу сказать, что все эти люди, помимо своих устремлений, имели одну

на борьбу с собственными грехами.

более усиливающейся апостасией

И чем меньше протестующих голосов раз-

дается им в ответ, тем более они наглеют.

украинская сеть салонов связи «Алло»

провела акцию с говорящим названием:

Вот, например, из последних новостей:



«А на что ты готов ради iPhone 7»? Новый телефон компании Apple смогут безплатно получить первые пять человек, которые

вия акции. Что же нужно сделать для этого? Боюсь, вы не поверите. Нужно сме-

выполь

нить свою фамилию на «Айфон», а имя - на «Сим»

(по-украински «семь»), получить паспорт с новыми именем и фамилией и, соответственно, подтвердить паспортные дан-

То есть нужно отречься от своего рода, который обозначается фамилией, от своего христианского имени - и вместо имени принять число. Такое ощущение, что авторы готовили акцию по книге Откровение Иоанна Богослова.

Человеку предлагают отречься от своего имени, а это значит - мистически

## В Москве торжественно открыт памятник Крестителю Руси святому равноапостольному князю Вла-

4 ноября, в День народного единства, в столице России состоялось торжественное открытие памятника святому равноапостольному князю Владимиру. На церемонии присутствовал Президент России Владимир Владимирович Путин, высокие официальные лица, деятели науки, культуры и искусства. Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл освятил памятник — и, значит, теперь у него можно молиться, как у иконы! Прозвучали торжественные

Президент России Владимир Владимирович Путин в своей речи отметил:

– Князь Владимир навсегда вошел в историю как собиратель и защитник русских земель, как дальновидный политик, созидавший основы сильного, единого централизованного государства, объединившего в результате в одну огромную семью народы. Его эпоха знала немало свершений, и важнейшим, определяющим, конечно, ключевым из них было Крещение Руси.

Этот выбор стал общим духовным истоком для народов России, Белоруссии, Украины, заложил нравственные, ценностные основы, которые определяют нашу жизнь и поныне. Именно прочная нравственная опора, сплоченность и единение помогали нашим предкам преодолевать трудности, жить и побеждать во славу Отечества, из поколения в поколение укреплять его мощь и ве-

В день этот произошло событие, значимость которого по достоинству смогут оценить разве что наши потомки. Сегодня только-только утихли горячие споры: быть или не быть в Москве памятнику Крестителю Руси. И если быть — то где: на Воробьевых горах, на Лубянке, в Зарядье или на Боровицкой площади. И какие бы доводы «за» или «против» того или иного места установки монумента ни приводились, всё в конечном итоге сводилось к первому и главному вопросу: а нужен ли он вообще Первопрестольной, этот памятник?

— настаивали не только ис-Нужен! поведующие Православие, но и просто

люди, знающие и любящие историю государства Российского, у истоков которого стоял святой князь Владимир.

По данным Всероссийского центра

изучения общественного мнения (ВЦИОМ), 55 процентов россиян положительно отнеслись к идее установить в Москве памятник первому Государю нашего Отечества, и лишь 4 процента — отрицательно.

Анализируя разноголосицу мнений, директор специальных программ ВЦИОМ Елена Михайлова выразила главное, в чем сходится большинство участников опроса: «Открытие памятника в День народного единства символично. Установка памятника святому князю Владимиру воспринимается россиянами не просто как увековечивание памяти известной исторической лично-— образ святого князя Владимира является олицетворением духовного сплочения народа. Возвращение к истокам, уважитель-

ное отношение к истории, обезпечение преемственности традиций — факторы, определяющие гармоничное и устойчивое развитие нации, ее целостность. Именно такими символическими смыслами наделяют россияне новый памят-

IS SHAARMARP

Можно по-разному относиться к тому, что всё больше памятников воздвигается на улицах и площадях наших городов. Порой памятников довольно странных киногероям, каким-то непонятным персонажам, не имеющим отношения к подлинной истории нашего Отечества. Но здесь — не просто монумент, пусть и очень большой, двенадцатиметровый. Это, по емкому определению председателя Союза Православных граждан Валентина Лебедева, присяга

> Президента и всего политического класса России на верность Православному русскому религиозному и цивилизационному выбору святого Крестителя Руси.

«Воздвижение памятника, — пишет Лебедев в статье «Торжество единства русского мира». — это утверждение национального единства русского народа — великороссов. малороссов и белорусов. А существо продолжающейся организованной кампании против воздвижения памятника Крестителю Руси в Москве в том, что идейно она произрастает из глобального проекта по разгрому исторической России и триединого русского народа. Руководимым из-за рубежа наследникам этого проекта хочется навсегда изгладить из народной памяти нелицеприят-

ную правду о том, что именно Москва стала преемницей Киева».

К сожалению, в сегодняшнем Киеве без приязни отреагировали на весть об установке в Москве памятника Крестителю Руси. Президент Украины Петр Порошенко заявил: «Они открыли памятник нашему первоапостольному киевскому Князю Владимиру. Это еще одна попытка гибридного присвоения истории».

Больно читать о том, как святой Владимир назван в Киеве лишь «нашим», а установка памятника в Москве сочтена «присвоением истории». Но таковы реалии сегодняшнего «спора славян меж-

ду собою». Наверное, еще и потому так остро встала именно сейчас необходимость установить этот величественный памятник у нас в столице, что в современном Киеве вдруг посчитали святого Владимира только «их» святым. Чего раньше никогда, конечно же, не было.

Вглядитесь в фотографию монумента. изваянного по проекту народного художника России, академика Российской Академии художеств Салавата (в Крещении Вячеслава) Александровича Щербакова — автора памятников Императору Александру I и священномученику Патриарху Гермогену. Правая рука князя крепко держит большой крест, а в левой острый меч. Оружие духовное - и победоносное оружие, готовое сразить врага любимой Отчизны.

А ведь в нашей истории не было «укров» и «москалей». Были славянские племена, объединенные его мощной рукой и волей в могучую Русь. Ей еще предстояло стать Святой. Предстояло пережить многие кровопролитные войны, тяжелейшие испытания. И обрести мировую славу, стать великой державой, перед которой и поныне трепещут недруги.

Потому-то и столь тяжело пробивалась сама идея установки памятника Владимиру Крестителю в Москве. Иногда уже начинало казаться, что в русской столице, в белокаменной, первопрестольной Москве дня сегодняшнего так и не найдется достойного места для памятника ее духовному созидателю. Памятник Крестителю Руси должен был украсить столицу еще год назад, в дни празднования тысячелетия со дня упокоения святого равноапостольного князя Владимира. Но прежде пришлось выдержать не одну словесную баталию. Пришлось проявить политическую мудрость и волю, достойные памяти великого русского святого.

И памятник этот встал на Боровицкой площади. По левую руку бронзового Князя — Кремлевская стена, Боровицкая Предтеченская башня. А взгляд его устремлен к Храму Христа Спасителя и дальше, объемля Горние выси и земные просторы. Москва обрела еще одного Небесного покровителя, который в сонме многих святых будет молиться у Престола Господня о всей Руси великой и о стольном ее граде.

(«Благовест» Самара)

(Окончание. Начало на 7-й стр.)

иже не иде на совет нечестивых, и на пути грешных не ста, и на седалищи губителей не седе». По словам святителя Феофана Затворника, целью такого троекратного указания является предостережение от трех главных степеней уклонения во зло: в виде внутреннего влечения ко злу (шествие ко греху), в виде утверждения во зле (стояние во грехе) и в виде борьбы с добром и пропаганды зла (совосседание с губителем, то есть диаволом).

Таким образом, хождение на совет нечестивых - это всевозможное участие во зле, будь то мыслью, словом либо же поступком. По словам преподобного Иоанна Кассиана Римлянина, для того чтобы спастись, человек должен непрестанно контролировать самого себя, упражняясь в духовном делании: без последнего не будет духовной жизни.

#### - Можно ли ездить отдыхать, например, на лыжный курорт в Рождественский пост?

- По мысли преподобного Ефрема Сирина, цель поста заключается в том, чтобы человек смог победить в себе похоти, пороки и грехи. Если же пост не помогает нам преодолеть грех, мы должны задуматься: как мы постимся, что делаем неправильно?

К сожалению, исторически сложилось так, что в жизни современного человека большая часть отпусков приходится на время Рождественского поста - в период новогодних праздников. Цель же Рождественского поста заклю-

чается в том, чтобы подготовить человека к принятию Богомладенца Христа, Который приходит в этот мир и становится человеком с целью спасти каждого из нас от власти греха и смерти. И потому главное, о чем должен думать православный христианин в преддверии Рождества, так это о том, как лучше всего, правильнее всего подготовить себя для встречи Спасителя.

Активный отдых, например лыжный спорт, очень полезен для здоровья, если он при этом совмещается с духовным возрастанием человека. В ином случае пользы от такого «оздоровления» не будет. Поэтому, если наш отдых не позволяет нам соделать наше сердце достойным вместилищем Живого Бога - лучше от такого отдыха отказаться

#### - Можно ли делать тату женщине, например в косметических целях?

- Для того чтобы ответить на этот вопрос. следует решить: зачем вообще нужна подобная татуировка, каковы причины, полвигающие человека лелать на своем теле те или иные изображения?

Еше в Ветхом Завете было сказано: «Ради умершего не делайте нарезов на теле вашем и не накалывайте на себе письмен» (Лев. 19:28). Этот запрет в Пятикнижии Моисея повторяется далее еще дважды: в той же Книге Левит (21:5), а также в Книге Второзаконие (14:1). Моисей запрещает уродовать человеческое тело, так как подобное действие является оскорблением Творца, давшего человеку прекрасную плоть.

Исторически татуировка - это признак принадлежности к какому-либо языческому культу: люди с помощью тату надеялись снискать себе особое благоволение у того или иного божества. Именно поэтому с древних времен татуировки - «мерзость пред Господом».

По слову митрополита Сурожского Антония, тело - это видимая часть души, поэтому любое внешнее изменение - это прежде всего признак внутренних, духовных перемен, происходящих в человеке. Главные признаки христианина - это скромность, кротость и смирение.

Татуировка же - это, по мысли одного современного автора, побег от скромности, попытка преподнести себя более изысканно и, возможно, с целью некоего прельщения окружающих. Исходя из этого, можно сделать уверенный вывод: даже самые, как кажется, безобидные татуировки могут нанести человеку непоправимый духовный вред.

#### - Можно ли слушать молитвенное правило в наушниках по пути на работу или используя диск в машине?

- Молитва - это прежде всего беседа с Богом. И поэтому весьма сомнительным кажется утверждение, что молиться можно и под аудиозапись.

К сожалению, современный человек, настолько упростивший свою жизнь с помощью тех или иных технологий, все меньше и меньше времени готов уделять Богу и общению с Ним. Поэтому мы и стараемся молиться под аудио-

записи, слушать вечерние и утренние молитвы в машине или по дороге домой. Но, если задуматься: насколько внимательно мы можем слушать такие записи? Насколько сосредоточенно мы можем молиться под них?

Святые отцы всегда говорили: лучше искренне сказать Богу пару слов, чем, не думая о Нем, произносить длинные молитвы. Господу нужны не слова наши, а наше сердце. Й Он видит его содержимое: стремление к своему Творцу и Спасителю либо же попытка отмахнуться от Него, спрятавшись за получасовую аудиозапись.

#### - Чего никогда не должен делать православный?

- Православный должен прежде всего бояться грешить, но не из-за страха наказания Божия. Преподобный авва Дорофей говорит: страх Божий - это вовсе не боязнь Бога как некоего отмстителя за грехи; страх Божий - это боязнь оскорбить явленную во Христе любовь

Поэтому каждому православному христианину следует стараться контролировать самого себя, пресекая лаже сами помыслы о совершении греха, ведь своими грехами, по слову святого апостола Павла, мы вновь распинаем Господа нашего Иисуса Христа. Грехами мы разрушаем все то, что солелано Богом для нашего же спасения. И именно этого мы должны бояться и избегать в своей жизни.

Беседовала Наталья Горошкова http://pravlife.org/content/chego-

Б.П. (гл.редактор), Аввакумов А.И. (секретарь). Адрес редакции и издателя: 399370, Липецкая область, г.Усмань, ул.Воеводы Вельяминова 20-а. Богоявленский храм. Тел.: (47472)-4-25-40 Е-mail: Менеродин Велья Ве boris 11@front.ru. Классификация информационной продукции: 12+

Газета нуждается в Вашей духовной и материальной поддержке!

Газета №22 от 30.11.2016 г. Отпечатана в ООО "Веда-социум" Адрес типографии: 398055, г. Липецк, ул. Московская, 83.

Подписано в печать по графику в 16.00. Фактически в 16.00 Сдано в 16-00 Заказ № Тираж 700 Цена свободная

Учредитель: Местная православная религиозная организация Приход Богоявленского храма г. Усмани Липецкой области, Липецкой Епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат). Газета зарегистрирована в Управлении Роскомнадзора по Липецкой области (г. Липецк). Свидетельство ПИ № ТУ 48-00289 от 28.08.2014 г.

Редакционный совет: протоиерей Виктор Нечаев, Михайлюк

## Ненасытимость святых и «глубины сатанинские»

Перечитывая записки преподобного Силуана Афонского, всегда останавливаюсь на одном и том же удивительном месте. «Скучает душа моя о Боге всегда и молится день и ночь», - писал святой. Что здесь удивительного? Оказывается, можно молиться день и ночь и при такой молитве... скучать о Боге.

Молитвенное делание днем и ночью, упоминаемое преподобным, именуется у древних отцов «самодвижущейся молитвой». Так называлось непрерывное богообщение, которого достигали немногие избранные святые.

И вот преподобный Силуан, годами великого духовного труда стяжав такую молитву, признается, что ему... мало Бога. «Скучает душа моя о Боге», - вздыхает старец.

На недостаточность богообщения сетует тот, кому являлся Христос; тот, кто имел множество благодатных даров Святого Духа.

Больше всего поражает слово «всегда». Допустим, мы тоже иногда скучаем о Господе. Особенно когда согрешили и потеряли благодать. Или когда долго не посещали храм - и тоже лишились благодати.

Но вот мы пришли на службу, исповедались, причастились, согрелись церковной молитвой. Мы снова чувствуем Божие присутствие в нашей жизни, нам хорошо и радостно, и мы идем домой - «отдохнуть».

А преподобный Силуан ежедневно был в храме, причащался часто, молился непрестанно и все же при этом говорил: «Скучает душа моя о Господе всегда». Как это? Ничего не понятно. Мысль останавливается в недоумении, чувствуя великую тайну святости.

Всех святых объединяет некая ненасытимость в богопознании: **им всегда было мало Бога!** 

Пожалуй, всех святых объединяет некая ненасытимость в богопознании. Например, преподобному Александру Свирскому мало было в юности убежать из дома на Валаам, мало было подвизаться в общежительном монастыре со строжайшим уставом. Недостаточным для него оказалось и отшельничество на уединенном острове, где для памяти смертной он выкопал себе могилу и в редкие часы отдыха ложился в нее.

Но и это не удовлетворило преподобного: он нашел небольшую щель в скале, куда прятался для сугубой молитвы. Там его божественный голод находил благодатное насыщение.

Или вот преподобный Симеон Столпник. Приняв монашество в 18 лет, он нашел монастырскую жизнь недостаточно строгой и начал так изнурять свое тело, что игумен с братией предпочли изгнать его из монастыря. Потом преподобный

(Окончание. Начало на 2-й стр.)

Оптинского о его наблюдении — приходит молодой человек в монастырь, видит недостатки, которых в монастыре полно, начинает осуждать тех, кто этими недостатками обладает, — и спустя совсем короткое время становится одним из них. Однако если человек, напротив, все увиденные недостатки принимает как данность, не считает их чем-то худым, чем-то недостойным, то он тоже эти недостатки приобретает, поскольку, так к ним относясь, не стремится не допустить их в себе.

А верный, или, как говорят, царский путь опять-таки лежит посередине: с одной стороны — не осуждать, а с другой — понимать, что это действительно эло, и в нашей собственной жизни такого быть не должно.

...Многое из того, что пишется и говорится сегодня о нестроениях в современной церковной жизни, представляет собой не то чтобы правду, не то чтобы неправду, а так — полуправду.

И она зачастую оказывается куда хуже, чем явная ложь, потому что есть в ней какие-то моменты, которым веришь, но в целом всё совсем не так, а ты уже этим «знанием» заражён. И, безусловно, чем дальше, тем больше будет и недостатков, и обсуждений,

испытал себя сорокадневным постом без воды и пищи, а затем 37 лет стоял на столпе в непрерывной молитве. Только так могла питаться его духовная ненасытимость.

И таким людям было всегда мало Бога! Действительно, в человека вложена неисчерпаемая жажда богопознания, которая ничем и никем иным не может быть заполнена, как только Господом.



Эту жажду можно приглушить какимито вещами, которые хороши сами по себе, если только ими не пытаются заменить духовную жизнь: семейным счастьем, работой, дружбой, творчеством, путешествиями, любимым хобби.

Или же человек будет удовлетворять божественный голод «сухпайком» - освящением куличей на Пасху и свечкой в храме раз в месяц. В таком случае тлеющий уголек стремления к Богу так и останется огоньком, мерцающим где-то в отдаленных комнатах души.

Но если эту искру неустанно раздувать, сердце боголюбца постепенно превратится в пылающую печь.

Каждый молитвенный вздох, каждая Литургия усилят пламя этой печи. При постоянном труде человек превратится в горящую свечу, зажигающую сердца других людей. Таковы святые, раздувшие огонек любви к Богу до размеров солнечного диска и озарившие светом своей души всю вселенную.

\* \* \*

Вместе с ненасытимостью святых в богопознании существует и ненасытимость грешника в беззаконии. Грех тоже раздувает некий огонь - то самое адское пламя, в которое Господь ввергнет сатану и служителей его.

Если огонь любви к Богу питается добродетелями, то жар геенского костра распаляется грехом. Эта ненасытимость со знаком минус тоже имеет какую-то жуткую неисчерпаемость.

У греха нет дна, ибо у истоков греха стоит безплотный дух. Недаром в Апокалипсисе говорится о «глубинах сатанинских» (Откр. 2: 24). Беззаконие имеет свою бездонность, и туда может

и огорчений, и ошибок. Это закономерно: жизнь не делается проще, она всё больше и больше усложняется.

И мы, как и многие предки наши, вполне можем дожить до времён, когда Церковь вновь войдёт в период по-настоящему серьёзных испытаний. И сколько будет разговоров тогда! Не только о том, что в Церкви что-то «не то» и «не так», но и о том, что корабль церковный дал течь и вот-вот пойдёт он ко дну, и потому — спасайся кто может и как может.

Важно вспомнить тогда, что всё это — и испытания, и разговоры такие, и крики отчаяния даже — было уже, было и прошло. И ответить тем, кто приступает к нам с рассказами о том, как плохо всё в Церкви и как страшно всё в ней, так же, как отвечал в своё время на подобные разговоры преподобный Варсонофий Оптинский:

«Что вы безпокоитесь о Церкви? О ней Господь сказал в Евангелии, что врата ада до скончания века не одолеют её!».

Главное — чтобы нас не одолели. А это... Это совсем не от разговоров за-

Игумен Нектарий Морозов

http://www.pravoslavie.ru/97736.

упасть всякий. Упасть, чтобы вечно от-

Бывает, глубина грехопадения становится трамплином для прыжка вверх, в благодатную ненасытимость. Как преподобная Мария Египетская: из бездны беззакония - в глубины богопознания; из кромешного мрака греха - в ослепительное сияние святости. Но так бывает редко.

Как правило, трудно человеку, войдя в египетскую яму тяжелых грехов, выйти из нее и пойти в противоположную сторону.

Грех есть удобное движение по наклонной, добродетель - медленный подъем вверх. Здесь каждый сантиметр дается с огромным трудом. Потому и спрашивали Христа ученики с безпокойством:

Господи! неужели мало спасающихся? Он же сказал им: подвизайтесь войти сквозь тесные врата, ибо, сказываю вам, многие поищут войти, и не возмогут (Лк. 13: 23-24).

А что знаем о ненасытимости благодатью мы? Нам не скучно там, где скучали бы святые. И мы способны скучать... с Богом

«Скучает душа моя о Боге всегда и молится день и ночь», - как бы от лица всех святых написал преподобный Силуан. Мы, устающие от двухчасовых всенощных бдений, ленящиеся ежедневно прочитывать даже и краткое молитвенное правило, знаем ли что-то об этой ненасытимости благодатью? Святые скучали без Бога, а мы способны скучать... с Богом.

Перед телевизором или монитором компьютера мы отнюдь не скучаем. В окружении веселой компании легко проводим часы и даже целые дни. Не скучаем на интересной работе или в занимательном путешествии. Нам не скучно там, где скучали бы святые. И нам малоинтересно то, что интересовало их больше всего на свете.

Мы убегаем от «глубин сатанинских», но еще не знаем благодатной ненасытимости святых. Но именно туда - в «скучание о Боге всегда» - зовет нас каждое имя из церковного календаря, каждый воскресный день, каждый церковный праздник.

Безграничность Божества и сегодня притягивает глубину человеческой души. Бездна бездну призывает голосом водопадов Твоих (Пс. 41: 8). И как бы хотелось, чтобы безконечность Божией любви мы встретили ненасытимостью нашего сердца.

Сергей Комаров

http://www.pravoslavie.ru/98371.html

## Святые сходят с икон

С иконами связано немало загадочного. Это и мироточения, и чудесные исцеления страждущих, и многое другое. Из всех подобных явлений самые, пожалуй, редкие и загадочные – встречи людей со святыми, изображенными на иконах. Причем во время таких встреч святые по виду мало отличаются от обычных людей...

Огонек в ночи

Это произошло в 60-е годы прошлого столетия. Двух океанологов, ночью бравших с лодки пробы воды в Белом море, быстрое течение и ветер унесли от корабля в открытое море. Только через 30 лет один из них, Алексей, рассказал о странном эпизоде, случившимся с ними во время того жуткого приключения.

После долгого дрейфа среди льдин исследователи заметили вдалеке огонь, как будто там горел костер или маяк.

Они налегли на весла и вскоре высадились на незнакомом берегу. К удивлению океанологов, огня, который привел их сюда, в обозримом пространстве они не увидели. Местность была безлюдная и угрюмая, дул холодный ветер. Решили пойти в том направлении, где, как им казалось, только что горел огонь.

Прошли метров сто, и тут им повстречался старик с окладистой седой бородой. Одет он был странновато для этого времени года. Широкий светлый плащ, легкие сапоги, головного убора нет. Они – к нему.

- Здравствуйте, товарищ! Мы здесь случайно очутились, нам бы найти какое-нибудь жилье...
- Не туда идете, отвечает прохо-
- В той стороне никого не найдете.
- Куда же идти? Вон за той горкой рыбак живет, идите в том направлении.

Они поблагодарили незнакомца и пошли туда, куда он им указал. Шагов через десять оглянулись, а его уж нет, пропал в темноте

Поднялись на горку и, действительно, увидели вдали огонек, теплившийся в окне одинокой избы. В ней жил рыбак со своей семьей. Оказалось, имеется у него и рация, по которой рыбак регулярно связывался с Большой землей, сообщал о погоде.

Обитатели избы очень удивились появлению гостей на их одиноком безлюдном острове. Он, кстати, был немаленький. Приятели, если бы вовремя не вышли к людям, могли бы еще долго плутать по острову и, в конце концов, погибли бы от голода и холода.

Особенно удивил хозяев рассказ океанологов о старике, показавшем им дорогу. Островитяне заявили, что здесь, кроме них, никто не живет, а встречный тот, верно, почудился. От голода на морозе такое бывает. Но приятели уверяли, что видели старика так же ясно, как их самих. В углу висело несколько потемневших от времени икон. Лампадка перед ними не горела.

Жена рыбака, заметив интерес Алексея, сказала, что лампадное масло кончилось, а за новым надо плыть на Большую землю. Рыбак же прибавил, что лампадка горела сегодня всю ночь и потухла только за полчаса до появления гостей. Это само по себе удивительно, потому что масла там оставалось настолько мало, что огонек перед образами должен был угаснуть еще часов пять назад. Алексей всмотрелся в одну из икон и похолодел.

На ней художник изобразил того самого старика, который встретился им на берегу! Даже плащ был такой же! Хозяйка сказала, что это образ святого Николая Чудотворца. А тут и другой участник событий узнал на иконе их спасителя. Океанологи переглянулись и умолкли, не зная, что и подумать. Хозяевам говорить об этом не стали, а то и вовсе примут за сумасшедших.

Потом Алексей долгие годы постоянно возвращался мыслями к тому случаю и со временем сделал вывод, что ночью на берегу они видели не когонибудь, а самого Николая Чудотворца. Так Алексей обратился к вере, стал посещать церковь. Позднее он узнал, что аналогично поступил и его приятель. После того случая жизнь их разбросала, и они больше не виделись.

### Странная «соседка»

– Мой брат Илья Семенович к своим 78 годам остался один, – рассказывает жительница Саратова Марина Т. – Жил он в деревне, в своем доме. Покидать его и переселяться ко мне в город отказывался наотрез, даже когда заболел и у него парализовало ногу. Мы с сестрой Лидией попеременно навещали его.

Илья был закоренелым атеистом, не верил в Бога. А тут вдруг стал говорить, что по вечерам к нему заходит какая-то женщина, беседует с ним о душе, о чудесах, о подвигах святых подвижников, а главное — уверяет, что Бог есть. Брат называл женщину «соседкой»: мол, на ней всегда синее платье, а голова покрыта красным платком. Мы с Лидией удивлялись: кто такая? Сам Илья ничего больше сказать не мог. Расспросили деревенских, те тоже не знают.

(Окончание на 5-й стр.)

Мцхета – древняя столица *Грузии*. Здесь находятся известные монастыри: Джвари, Зедазени, Светицховели, Самтавро. Именно в женский монастырь Самтавро непрерывной струйкой течет поток страждущих людей. Они едут на могилу старца Гавриила (Ургебалзе), проспавленного в лике святых Грузинской Церковью 20 декабря 2012 года. Это произошло в невероятно короткий срок после его кончины - через 17 лет. В Грузии происходят чудеса от мироточивой иконы прп. Гавриила (Ургебадзе).В честь великого старца назван проспект в Тбилиси.

Преподобный Гавриил (Ургебадзе) являл собой высокий образец старчества. Ему был дан от Бога молитвенный и пророческий дар. Он проповедовал слово Господа, пел, танцевал, плакал, смеялся, шутил, обличал, запрещал, увещевал, молился, опять плакал и опять смеялся..

Надо было прожить с ним бок о бок несколько месяцев, чтобы научиться понимать глубину его внутреннего духовного мира, не соблазняясь странными

поступками юродивого. В нём была сила, перед которой все преклоняются и сейчас - сила молитвы и любви

2 ноября, день его памяти, перед нами подборка историй из жизни старца Гавриила, которые наполнены великой любовью, заставляют нас улыбаться, и не остаётся сомнения: он ни на минуту не покидает верующих и продолжает свойственным ему оригинальным образом радовать и утешать в наши многомятежные времена.

Сёстры Ната и Манана вспоминают, как они встретили отца Гавриила в городе, очень обрадовались и хотели взять него благословение. Поскольку день был дождливым, и стояли они перед лужей, пришлось отдать малый поклон, опустив головы вниз.

Не успели они опомниться, как отец Гавриил плюхнулся в лужу и стал просить благословения у сестёр. Сёстрам ничего не оставалось, как последовать его примеру. Благословив их в луже, он подмигнул: «Один - ноль».

В нем была такая любовь к Богу и ближнему, что ему, освящённому благодатью Святого Духа, не могла противостоять никакая сила. Ярким подтверждением этого является история, как на первомайской демонстрации он поджёг портрет «советского вождя». После этого он был подвергнут многим пыткам, но

сердцах людей. Однажды он сидел на проспекте Руставели в Тбилиси, рядом с ним лежали иконы, а в руках он держал крест. Он смело и громко проповедовал. Милиционеры несколько раз потребовали, чтобы он прекратил проповедь, но он будто бы не слышал их. Ничего не действовало,

и его посадили в коляску мотоцикла и повезли в полицейский участок.

Платок для

всё же не останавливался, старался за-

жечь огонёк веры, надежды и любви в

Отец Гавриил воспользовался этим шансом, встал во весь рост в коляске мотоцикла и на ходу начал проповедь громовым голосом: «Любите Господа нашего Иисуса Христа! Любите животворящий крест!» Нёсся мотоцикл, и ряса старца Гавриила развевалась как знамя..

«Что вы делаете?!» гневно вопрошали милиционеры. «Да это вы мне устроили прогулку по городу», - отвечал

святой. Они остановили мотоцикл и сказали: «Уходи, пожалуйста!»

Его провидческий дар всегда сопровождался странными поступками, не совсем понятными и смешными речитативами. Духовное чадо старца Гавриила Кетеван Бекаури вспоминает: «До прихода монахини Параскевы в монастырь, бывало, старец Гавриил выйдет и шутя

«Эх, постарел я... Постарел... Я почти уже как Робинзон Крузо. Мне нужна одна Пятница... Пятница мне нужна!» А ведь Пятница на грузинском - Параскева. Прошло несколько недель, и в монастырь пришла послушница Серафима, которую скоро постригли с именем Параскева. Вот таким прозорливым он был».

Многие не понимали его странных поступков, но спустя годы догадывались, с каким святым человеком повстречались. Он имел своеобразный подход ко всему. Монахиня Параскева вспоминает:

«Однажды к старцу приехали из Тбилиси две женщины. Они долго беседовали, и батюшка Гавриил пригласил их к себе в келью. Посидев немного, женщины попросили у него разрешения покурить, и он, как ни в чём не бывало, позволил им.

Женщины спокойно начали прикуривать сигареты, как вдруг к келье подошла монахиня, прочла молитву и попросила разрешение войти. Женщины растерялись, им стало стыдно, и тут же эти зажжённые сигареты всучили в руки старцу. И вот он сидит с двумя дымящимися сигаретами в руках в своей келье, с двумя женщинами. Когда монахиня стала свидетелем этой сцены, то, заикаясь от удивления, спросила: «Что? Как? Вы? Как так? Батюшка Гавриил, курите, что ли?»

СВЯТОГО

Женщины краснели, не смогли вымолвить ни слова, а батюшка, полняв брови, посмотрел на монахиню и сказал: «Да, а что? Когда хочу, с правой руки прикуриваю, а когда хочу, вот, с левой руки прикуриваю. Что здесь такого особенного?!»

Монахиня извинилась и выбежала из кельи. Поняв, что произошло, те женщины бросили курить!

А когда мы смеялись, старец Гавриил приближался к нам и говорил: «Что это тут вы без меня расхохотались, неужто депешу об обретении Царствия Небесного получили?» Говорил, а сам умилённо начинал улыбаться.

Благодатной улыбкой называли улыбку старца Гавриила его духовные чада. Ведь и в самом деле, в каждой его улыбке, в каждом его слове был спасительная сила его действий.

Кетеван Бекаури вспоминает: «Скончался мой дед. В Грузии есть такой обычай: когда человек уходит из жизни, его вещи дарят людям. Так вот, мы раздарили всё, но остался один совершенно новый носовой платок. Он был настолько красивый, что мне захотелось подарить его батюшке Гавриилу. Хотелось, но я не осмеливалась. Было неловко. «Как дерзнуть? Как такому набожному старцу подарить простой платок?!» - подумала я и решила не дарить.

И вот, спустя несколько недель я приезжаю в монастырь Самтавро и вижу старца Гавриила, облокотившегося на перила лестницы и громко произносящего следующие слова: «Идите ко мне все! Я хочу вам очень интересную историю рассказать!» Все подошли, и я, естественно, приблизилась.

Старец выпрямился и начал рассказывать: «Вы знаете, я обладаю огромным актёрским талантом. В молодости я выступал в театре. Исполнял роль Отелло! Отелло!» И вдруг приближается ко мне и говорит поющим голосом: «Лезлемона Лезлемона гле мой ппаток, где?!» Все рассмеялись, а я остолбенела и сразу же поняла, в чём дело! Мне стало ясно, что он читает человеческие мысли!»

«Святой и после смерти продолжает юродствовать», - отмечает в своём интервью келейница старца Гавриила монахиня Параскева. Именно об этом повествует редактор жития старца Гавриила «Диадема Старца» Лейла Сихарулидзе: «Заканчивая работу над книгой, мы с несколькими духовными чадами отца Гавриила сидели в его келье. Шутили, вспоминали разные моменты

из жизни юродивого и невольно улыбались.

Мне тоже захотелось сказать чтонибудь весёлое, и я пошутила: «Вот закончу работать над этой книгой, и отец Гавриил выдаст меня замуж (тогда мне было за 70)!»

И вдруг отец Гавриил подмигнул мне с фотографии. От удивления я остолбенела и не могла вымолвить ни слова. Монахиня Параскева спросила: «Левый глаз, не так ли, Лейла?!» Оказывается, другие тоже заметили это, и один из сидевших с нами сказал: «Это ещё ничего, порой он нас даже по лбу щёлкает!»

Мне бы хотелось добавить пару собственных воспоминаний, которые ещё более сблизили меня с батюшкой. Мы сняли о старце Гаврииле фильм, премьера которого была в Москве в августе. Над фильмом мы работали ровно год. Я был против, чтобы он заканчивался завещанием старца Гавриила. Я говорил, что это грустный мотив, и не хотел, чтобы в конце была именно такая нота. Меня уговаривали, но я противился.

И вот однажды снится мне сон: я сижу, заходит старец и говорит: «Эх, ты, пухленький. Завещание - последнее. Ты должен поменять музыку и записать Параскеву (монахиня Параскева - келейница старца Гавриила - прим. К.Ц.)». Я открываю глаза, звонит Дато Дарджания (продюсер фильма). И что вы думаете? Оказывается, ему тоже приснился старец и сказал, что «320-килограммовый пухленький человек должен сделать то-то и то-то». Мы, естественно, поменяли музыку, и я согласился с тем, чтобы завещание было последним. Hv и смирился с тем, что меня пухленьким называют.

Еще хотелось бы поделиться одной историей, которая произошла со мной

(Окончание на 6-й стр.)

(Окончание. Начало на 4-й стр.)

Мы уж и запирать его пробовали, и ключ с собой уносили, но странная «соседка» продолжала появляться. А однажды Илья меня огорошил: вчера, говорит, соседка сказала, что тетя Нина умерла. Я думаю: откуда эта «соседка» может знать про тетю Нину, нашу дальнюю родственницу, которая в деревне у брата отродясь не бывала?

Спросила у него, уж не ясновидящая ли его знакомая, а он усмехается, головой качает: я, говорит, знал, что не поверишь, я бы и сам раньше не поверил, но теперь верю. Она обо всем знает.

В тот день я, как вернулась в город нарочно позвонила сыну тети Нины узнать, как у них дела. И вдруг он мне говорит, что вчера ночью мать умерла в больнице. Я была в шоке.

Как-то Илья мне заявил, причем так спокойно, даже радостно: помру я скоро. Об этом его предупредила «соседка». И потребовал, чтоб его отпели в церкви. Это его-то, атеиста, члена компартии с 1930 года!

Мы с сестрой с такой силой пристали к нему – что за чудеса?! – что он признался: верит он «соседке» беззаветно. Мы говорим: ну, пускай оставит что-нибудь, хоть вещь какую-то, чтоб мы тоже убедились в существовании этого человека. Ладно, отвечает, попрошу у нее.

Через день он сообщил нам: мы с сестрой должны приехать к нему завтра

вечером к половине восьмого. Только не опаздывать! Соседка ему сказала, что они с ней встретятся в это время. А коли сказала, то так и будет, она врать не станет. Мол, вы сами увидите.

Приезжаем к назначенному времени, и он дает нам стрелу самую настоящую, с острым наконечником, с оперением, и объясняет, что это «соседка» ему дала. Оказывается, утром она побывала у него, и они долго беседовали о разных вещах. О том, например что все тленно, все приходит и уходит, что настоящая вечность только в другом мире, и так далее в таком же роде.

А еще она подтвердила, что брат с ней встретится, как и обещано было, сегодня в половине восьмого. Стрелу же оставила в доказательство того, что действительно его посетила. Рассказав об этом, брат прибавил:

«Я встречусь с ней сегодня в половине восьмого, а вот вы увидите ее через неделю. Так она сказала». «Как это? – удивляется Лидия. Где это ты встретишься с ней? Посмотри на часы: уже сейчас половина восьмого!». Ответить он

не успел – весь побледнел, глаза у него стали закрываться, и брат откинулся на подушки. Мы с сестрой пытались привести его в чувство, но он умер, больше ничего не сказав. Со всеми

последующими хлопотами, связанными с похоронами, мы совсем забыли про стрелу и «соседку».

А через какое-то время, копаясь в старой рухляди у Ильи на грудой вещей репродукцию иконы Божией Матери «Семистрельная». Картинка осталась, должно быть, от его давно скончавшейся жены. Сам-то Илья такими вешами не ин-

Лидия пригляделась и заметила, что стрелы на иконе с таким же точно оперением, как на той стреле, которую «соседка» оставила. И Богоматерь была изображена в красном платке и синем платье! Кинулись мы тогда искать ту стрелу, а ее нет нигде. Может, сама пропала, а может, кто-то взял - тут много всякого народа после смерти Ильи перебывало. И что еще удивительно: попалась нам эта репродукция ровно через неделю после смерти брата!

В это остается только верить

Известны и другие случаи, когда люди, похожие (скажем так) на святых, изображенных на иконах, появлялись в критические моменты и спасали, подсказывали, беседовали с теми, кто нуждался в помощи. Так, студент Павел Д. проснулся среди ночи и увидел стоящего возле его дивана бородатого человека в необычном одеянии.

«Вставай, - говорит тот властно, пойдем со мной». Павел не испугался, но почему-то понял, что надо идти. Только они вышли из домика, как у чердаке, мы нашли под него обрушился потолок, а потом и вся старая конструкция развалилась, лишь одна стена выстояла. А когда Павел оглянулся на бородача, того уже нигде не было. Позже, когда разгребали завалы, обнаружили старую икону, принадлежавшую покойной бабушке Павла.

> Через много лет один его знакомый, которому икона попалась на глаза, предложил ее отреставрировать. Он снял верхний темный слой, и под ним открылся лик бородатого святого. Павел узнал в нем того самого незнакомца, который однажды ночью спас его от смерти!

> Подобные случаи редко, но происходят, и им есть свидетели. Объяснить такое при сегодняшнем уровне знаний практически нереально. По-видимому, в это остается только верить..

Игорь ВОЛОЗНЕВ Тайны ХХ века



## «Его молитва спасала от землетрясений»

2000000000000

12/25 октября — день памяти священноисповедника Николая (Могилевского; 1877—1955). Митрополит Алма-Атинский и Казахстанский Николай (Могилевский) родился в Светлый праздник Пасхи в 1877 году, в селе Комиссаровка Екатеринославской губернии, в семье скромного псапомщика, который к концу жизни дослужился до протоиерея.

Будущий владыка шёл путём прямым и строгим: от послушника монастыря до настоятеля нескольких обителей, от семинариста и студента Московской духовной академии до ректора семинарии, инспектора духовной академии и заведующего миссионерской школой.

## «Слава Тебе, Господи, что я остался на своей Родине!»

Владыка вспоминал о себе: «Благодарил я Господа за то, что хиротония моя состоялась после того, как многие из собиравшихся на Собор в 1918 году архиереев к осени 1919 года уже эмигрировали за границу, и меня рукополагали не двадцать, а два архиерея, оставшиеся, несмотря на смертельную опасность, на своих кафедрах. Слава Тебе, Господи, что я не оказался в расколе, не убежал вместе с другими за границу, а остался на своей Родине».



#### Испытания и скорби

Владыка прошёл в своей жизни многочисленные испытания и скорби. Арест в 1924 году, следующий арест в 1925 году, двухлетнее заключение, новый арест в 1932 году, пять лет лагерей, ещё один арест в 1941 году. Владыку, как со-

(Окончание. Начало на 5-й стр.)

в Рождественскую ночь. Ночью шло богослужение в Троицком Соборе, и я служил у Патриарха Илии Второго. По завершении службы я поехал домой. Зашёл в дом, включил свет, помолился перед иконой Спасителя и лёг спать.

Несмотря на то, что я очень устал, всё равно никак не смог заснуть, но эта безсонница была особенной! Если в других случаях я чувствовал себя дурно, всё болело, то на этот раз было иначе! Я чувствовал какую-то радость! «Нет, Костя, - сказал я себе, - вставай сейчас же!» Включил свет. Мой взор обратился на середину комнаты, и вдруг я вспомнил, как танцевал лет 5 тому назад.

Думаю, вот, все по-разному выражают своё благоговение перед Господом, все радуются: одни поют, другие говорят тосты, сидят за накрытым столом (а у меня никакого накрытого стола не было, и петь я не умею), а мне захотелось станцевать для новорождённого Иисуса! Так вот, да, включить музыку и станцевать!

Включаю грузинский танец «Аджарский» и в 4 часа ночи начинаю танцевать и говорить Иисусу: «Вот, мой любимый Христос, все поздравляют Тебя, все радуются, и я радуюсь!» Так я станцевал, потом приблизился к иконам, положил поклон и лёг спать.

Вскоре снится мне сон. Та же самая ситуация. Я танцую, как вдруг заходит старец Гавриил в рясе и говорит: «Ну-ка, Котико, не останавливайся», - и начал танцевать вместе со мной. Танцевал и шутил, говорил мне, что я слишком поправился, как «рождественский поросёнок»! Я смеялся во весь голос!

Утром я проснулся, моей радости не было предела, но самое непредсказуемое ждало впереди! Ночью, когда я пришёл домой, двери я закрыл и проверил дважды, а утром они были открыты, хотя никто не выходил и, естественно, не входил. Ну, разумеется, кроме старца Гавриила!

. Константин Церцвадзе

http://www.pravoslavie.ru/98277.html

циально опасный для советской власти элемент, отправили в глухую полупустыню на железнодорожной станции Чёлкар, с её сыпучими песками и знойными ветрами летом и ледяной пургой зимой.



Охранники вытолкали седого владыку ночью зимой на перрон пустынной станции в одном нижнем белье и рваном ватнике, без багажа, без денег, без документов, только с удостоверением, с которым он должен был регулярно отмечаться в местном отделении НКВД. От недоедания и холода тело его было покрыто нарывами, от грязи завелись вши.

Много лет спустя владыку спросили, не было ли в этот момент в его сердце ропота или обиды. Он ответил: «На всё воля Божия. Значит, было необходимо перенести мне это тяжёлое испытание, которое закончилось большой духовной радостью. Господь не посылает испытаний сверх сил никому. Так и мне Он всегда посылал испытания, а вслед за ними духовные радости».

### Служение Богу и ближним

В 1945 году указом Патриарха владыка Николай был назначен в Алма-Ату с титулом архиепископ Алма-Атинский и Казахстанский. Он прибыл в столицу Казахстана в день празднования Иверской иконы Божией Матери.

Детская простота, беззлобие, молитвенность, верность монашеским обетам, наконец самый вид старца располагали к нему сердца людей. Принимал он всех, независимо от возраста, пола и национальности. И к нему шли все, потому что знали, что владыка всегда даст хороший и дельный совет, при нужде поможет материально и своим добрым словом, любовью утешит обременённых и страждущих. Когда же ему говорили, что он слишком переутомляется, он возражал, что только молитва, проповедь и служение Богу и пастве дают ему силы жить.

Своей подвижнической жизнью владыка стяжал многочисленные дары: духовное рассуждение, прозорливость, силу исцелять души и тела человеческие.

### «Ко мне вернулось зрение»

Ольга Фёдоровна Орлова из Караганды вспоминала: «В 1946 году я была студенткой третьего курса Алма-Атинского медицинского института... Я заболела тифом. Эта болезнь дала осложнение: у меня произошло помутнение стекловидного тела глаза. Я совершенно не могла читать. Меня освободили от работы с микроскопом. Экзамены я сдавала без самостоятельного чтения — мне читали подруги, а я всё запоминала на память. Мне грозило отчисление из института. Я очень боялась этого, потому что непременно хотела стать врачом.

Я уже почти лишилась зрения, когда наступил праздник Крещения Господня. Я пошла в храм на праздник. Когда пришла, великое водосвятие было уже совершено и владыка Николай всех окроплял святой водой. Народу было очень много, и меня оттеснили далеко от владыки. «Господи, — подумала я, — если бы хоть одна капелька попала мне в глаза, ко мне вернулось бы зрение!» Вдруг в этот момент владыка повернулся в мою сторону и окропил

моё лицо так, что святая вода обильно попала мне в глаза. С тех пор я стала поправляться, ко мне вернулось зрение и я стала видеть так же хорошо, как видела прежде».

## «Владыка предсказал, что я стану переписчицей и переплётчицей»

Валентина Павловна Хитайлова из города Елец рассказывала: «Это было в 1946 году, я была тогда молодая и только начинала ходить в церковь. Владыка стал показывать мне церковные книги, объяснять устав богослужения, рассказывать о гласах в церковном пении. Я думаю: "Зачем он это мне говорит? Разве мне нужно это?" Потом показал очень красиво от руки переписанный акафист. Я спрашиваю: "Неужели это от руки писали?" А он: "Й ты так будешь". Так владыка предсказал, что я и переписчицей стану, и переплётчицей — церковные книги буду переписывать и переплетать».

#### «Владыка, мне работу дали!»

Иеромонах Иоанн (Хорунжий) вспоминал: «Вот, владыка слово закончил, всех благословил, выходит из храма, а в Никольском соборе восемнадцать ступеней, и на всех ступенях с обеих сторон нищие стоят. Владыка идёт и оделяет их — кому рубль даст, кому три рубля. А к кому подойдёт, положит руку на голову и скажет: "Иди работай. Тебе Бог работу пошлёт, работай". Потом этот человек приходит: "Владыка, мне работу дали!"».

## «Пусть идёт, я за неё молиться буду!»

Была на левом клиросе певчая по имени Мария. Она жила в нижнем помещении собора и была тяжело больна. Владыка очень любил её красивый голос. Бывало, он придёт на службу, посмотрит, что Марии на клиросе нет,

и скажет: «Идите за Марией, пусть петь приходит!» Пойдут за ней, а Мария лежит без движения, подняться не может. Владыке скажут, а он опять посылает: «Пусть идёт, я за неё молиться буду!»

Приведут Марию под руки, владыка благословит её, и она отпоёт всю службу, как будто никогда не болела. А как закончится служба, снова силы её оставляют и снова её под руки едва доведут до постели. Жила Мария только молитвами владыки. Он говорил ей: «Когда я умру, тогда и ты умрёшь». Как он умер, через 20 дней и её похоронили.

### «Без крестика никуда не ходи!»

Однажды после акафиста, помазывая всех святым елеем, владыка неожиданно сказал одной из певчих: «А ты, Александра, крестик никогда не забывай надевать, без крестика никуда не ходи. Когда будешь умываться, крестик не снимай, а то забудешь и уйдёшь без креста». Александра не поняла сначала, почему владыка так сказал ей, и лишь придя домой, увидела, что крестик её лежит на столе. Она, умываясь, сняла его и забыла надеть.

## Пока владыка жив и молится за свой город

Как известно, Алма-Ата, бывший город Верный, расположен у подножия Северного Тянь-Шаня. Эти изумительные по своей красоте и живописности горы таят в себе опасность селевых потоков и землетрясений. Здесь неоднократно бывали землетрясения такой силы, что разрушали город до основания и уносили множество человеческих жизней. А мощные селевые потоки, вырвавшись из ледниковых зон и достигнув города, сносили и уничтожали всё, что встречалось им на пути.

И в то время, когда на Алма-Атинской кафедре находился владыка Николай, в народе существовало такое убеждение: «Пока владыка жив и молится за свой город, ни землетрясение, ни иное бедствие, заслуженное нами за грехи наши, не поразит нас ради его святых молитв». Так оно и было: при его жизни город ни разу по-настоящему не трясло.

## «Давайте помолимся! Ни одна душа не погибнет!»

В июле 1947 года владыка должен был лететь в Москву на заседание Сессии Священного Синода. Во время посадки старец стоял у трапа и бла-

гословлял всех входящих в самолёт пассажиров. Владыка ездил и летал всегда в рясе, несмотря на то, что часто подвергался за это насмешкам. И на этот раз пассажиры начали над ним смеяться, послышались язвительные восклицания: «Ну, нам лететь не страшно, с нами святой летит!» Все сели, самолёт поднялся в воздух. Прошло некоторое время, и вдруг забезпокоились лётчики: то один, то другой выходят из кабины, что-то осматривают. Наконец старший пилот объявил об опасности: отказывает один мотор.

Положение было угрожающее, надвигалась катастрофа. Среди пассажиров начиналась паника. Но владыка сказал: «Давайте помолимся! Ни одна душа не погибнет! — а потом добавил: — Лишь немного в грязи выпачкаемся». Владыка встал и начал молиться... через несколько минут все стали затихать, вставать со своих мест и прислушиваться к его молитве.

В это время самолёт стал падать вниз. Но, к удивлению лётчиков, которые знали, каким должно быть это падение, самолёт не падал, как обычно, а как бы планировал и тихо опускался вниз. Самолёт упал в какое-то заболоченное, но неглубокое озерцо. Двери открыть было невозможно.

Поблизости на полях работали колхозники. Увидев упавший самолёт, они немедленно организовали помощь. Трактором вытащили самолёт из грязи, с трудом открыли двери. Пассажиры стали выходить. О владыке как бы забыли, но когда люди немного успокоились от пережитого ими страха, то стали подходить и благодарить святого старца.

Подошёл и старший пилот. «Произошло чудо, отец, — сказал он. — Простите за наши насмешки!» «Бог простит, ответил владыка. — Бога благодарите и Его Пречистую Матерь и возлагайте свои надежды на святителя Николая Чудотворца».



## «Радуйся, Благая Вратарнице, двери райские верным отверзающая!»

В октябре 1955 года владыка перенёс тяжёлый сердечный приступ. Свою болезнь он встретил молитвой. Особенно напряжённо и громко молился владыка в ночь с 23 на 24 октября. Можно было расслышать слова: «Господи, не осуди мя по делом моим, но сотвори со мною по милости Твоей!»

Много раз владыка повторял с глубоким чувством: «Господи! Милости прошу, а не суда!» В пятом часу дня 25 октября окружающие заметили приближение конца. Стали читать отходную, дали в руки владыке зажжённую свечу, и с последними словами канона на исход души святитель тихо и спокойно испустил свой последний вздох.

Это было в 16 часов 45 минут, когда в Никольском соборе зазвонили к вечерне в канун празднования Иверской иконы Божией Матери, Которой владыка так любил сам возглашать: «Радуйся, Благая Вратарнице, двери райские верным отверзающая!» Достоин замечания тот факт, что ровно десять лет тому назад владыка прибыл в Алма-Ату и вступил в управление Казахстанской епархией.

На Юбилейном Архиерейском Соборе в августе 2000 года митрополит Николай (Могилевский) был причислен к лику новомучеников и исповедников Российских как исповедник. Мощи святителя были обретены 8 сентября 2000 года. Ныне они находятся в Свято-Никольском соборе Алма-Аты.

Священноисповедниче отче Нико- пае, моли Бога о нас!

Ольга Рожнева

http://www.pravoslavie.ru/98016.html

## О том, как Богоматерь «Скоропослушница» помогла в беде заблуждавшейся женщине и вразумила ее

 $\mathcal{L}$ 

Любовь прошениям послушна... ...

Эта замечательная история удивипа в свое время не одного человека, а меня еще больше убедила в том, что подлинная материнская любовь Пречистой Богородицы к нам, грешным, не имеет границ. И удивление вызвал вовсе не сам факт получения помощи от чудотворного образа, а то, что Богоматерь оказала милость женщине, которая до определенного момента вообще отрицала даже саму возможность всякого молитвенного обращения к Ней.

Многие наверняка помнят тот неспокойный и трудный период, который наступил в нашей стране сразу же после распада Советского Союза. Неопределенность, экономическая нестабильность, растерянность, очень трудное материальное положение - вот с чем столкнулось большинство наших граждан. Заводы и фабрики закрывались, многое отменялось, а вот частное предпринимательство, которому неожиданно дали «зеленый» свет, начало активно развиваться и утверждаться, используя далеко не всегда законные методы.

Из-за несовершенства налогового законодательства появились так называемые черные бухгалтерии, позволявшие скрывать от государства настоящий доход и выплачивать работникам большую зарплату в конвертах. Жертвой такой системы стала одна моя знакомая, которая вполне могла бы оказаться в заключении, если бы не чулесное вмешательство в ход событий Промысла Божия в Лице Пречистой Богородицы.

Татьяна (так звали героиню рассказа) жила в соседнем подъезде в однокомнатной малометражной квартире с мужем и двумя сыновьями. Она была довольно энергичной и предприимчивой молодой женщиной. В юности возглавляла комсомольскую ячейку одной организации. Под конец перестройки Татьяна оставила свою общественную деятельность и подалась работать в частную фирму с надеждой скопить денег на расширение жилплощади.

И в это же самое время ее однажды «подцепили на крючок» сектантыхаризматы. Так случилось, что Татьяна, невзирая на свое активное атеистическое прошлое, действительно уверовала и стала с огромным рвением заниматься «миссионерством».

В поле ее зрения естественно попала и я, а также ее ближайшая соседка по лестничной клетке - Дарья Степановна, которая (сколько ее помню) всегда являлась прихожанкой Православной Церкви. Но если я часто вступала в дискуссии со своей знакомой, пытаясь переубедить ее, то мудрая и зрелая тетя Даша, пережившая в свое время

гонение за веру, лишь по-доброму улы-

балась, говоря, что Татьянина «ревность не по разуму» со временем пройдет и Господь все расставит на свои

Да и в самом деле, очень трудвести диалог с неофитом, все аргументы котозаключались единственном **утверждении**: все православные, дескать, не правильно веруют.

К тому моменту, когда у Татьяны случилась беда, она

уже около года посещала общину харизматов. Все ей там нравилось, огорчало только одно - она никак не могла получить «дар языков», которым владели почти все члены общины.

И вот в этот период на фирму, где она работала, неожиданно нагрянула налоговая инспекция. Начальник, прикрывая себя и пытаясь уйти от ответственности, все недостачи, недочеты и растраты свалил на Татьяну, хотя та не так давно приступила к работе и даже еще не успела полностью войти в курс всех дел фирмы. В общем, она оказалась крайней и против нее открыли уголовное производство.

В первую очередь моя знакомая бросилась к своим братьям по вере за помошью. Те, как она мне рассказывала потом, начали усердно молиться своими «языками» за оклеветанную женщину, но помощи все не было.

Как-то раз, встретив тетю Дашу, расстроенная Таня рассказала ей о своем несчастье. Дарья Степановна, выслушав ее, уверенно и настойчиво сказа-

- Проси помощи и заступничества у Богородицы, Она поможет. Только не сомневайся. Мало веры - проси, проси ради своих детей, которые могут остаться без матери.

- Да что вы, - возмутилась Татьяна, нам же молиться Богородице и вашим

святым нельзя. Это идолопоклон-

Не знаю, какие ловолы приволипа тетя Даша своей заблуждавшейся и потерянной соседке, но что-то в душе у Татьяны дрогнуло. Когда она полностью осознала, что никакой адвокат ей не поможет (да и денег на него не было), что дети действительно могут оказаться без матери, а возможно, еще и без отца, потому что муж со-

вершенно некстати запил, отчаявшаяся женщина бросилась в церковь

По промыслительному стечению обстоятельств в тот день служили молебен с чтением акафиста иконе Божией Матери, именуемой «Скоропослушница». Татьяна гораздо позже узнала об этом, потому что на тот момент была совершенно не знакома с порядком богослужения в Православной Церкви.

Она просто зашла в храм с последней надеждой и на коленях, заливаясь слезами, простояла весь молебен, повторяя только одну просьбу: «Матерь Божия, помоги!»

И помощь не замедлила прийти. Вскоре с Татьяны сняли все обвинения, а настоящий виновник был наказан. Она с радостью стала рассказывать всем знакомым и соседям о том, как ей помогла Пречистая. Некоторые недоверчивые слушатели замечали, что это могло быть просто случайным совпадением. Помню, что одному такому сомневающемуся Таня ответила:

- Считайте как хотите, а я точно знаю, что мне помогла Божия Матерь!

Среди своих собратьев-харизматов она конечно же тоже не нашла никакого понимания. Выслушав от них порицания и поразмыслив над всем произошедшим, Таня ушла из секты и стала прихожанкой Православной Церкви, а 22 ноября начала считать с тех пор своим вторым днем рождения.

Икона Божией Матери, именуемая «Скоропослушница», является довольно древним чудотворным образом, который, согласно преданию, был написан в X веке. Ее иконография относится к типу икон «Одигитрия» («Путеводительница»). Прославление образа связано с историей исцеления одного упрямого афонского монаха из Дохиарского монастыря, в котором на тот момент и находилась икона. Благодаря именно этому чуду, произошедшему в XVII веке, она и получила свое нынешнее название «Скоропослушница».

Сама икона представляет собой фреску, находящуюся в нише наружной стены перед входом в трапезную, но на крестный ход выносят ее копию. В монастырском сказании говорится о том, что трапезарь обители по имени Нил, проходя по обыкновению с зажженною лучиною мимо этого образа в трапезную, постоянно коптил его. По своему нерадению он не прекратил этого делать даже тогда, когда Богоматерь обратилась к нему с увещеванием и просьбой не приближаться к ее иконе с лучиной.

Безпечность монаха привела к тому, что после очередного непослушания он внезапно ослеп. Благодаря чистосердечному раскаянию в неблагоговейном обращении с образом Богородицы и усердным своим молитвам произошло исцеление трапезаря. После этого Пречистая Богоматерь пообещала впредь оказывать помощь всем, кто будет прибегать к Ней с верой в своих нуждах.

В настоящее время существует по всему миру много чтимых списков этой чудотворной иконы, история прославления которой научает каждого христианина прежде всего подлинному послушанию. Примеры такого послушания и сегодня продолжает преподавать нам Божия Матерь Своим скорым ответом на обращения и искренние к Ней молит-

Валентина Новикова

http://pravlife.org/content/o-tom-kak-

## Чего никогда не должен делать православный христианин

Андрей Музольф, преподаватель Киевской духовной академии и семинарии, предостерегает христиан от возможных опасностей ...

Андрей, в редакцию «Православной Жизни» регулярно приходят различные вопросы от читателей. Мы отобрали наиболее часто повторяющиеся и хотели бы их обсудить с Вами. Начнем с такого вопроса: можно ли православным заходить в католические храмы, мечети? Как там себя вести?

- В одном из своих Посланий святой апостол Павел говорит: «Все мне позволительно, но не все полезно» (1 Кор. 6:12). Следовательно, для того чтобы более корректно ответить на данный вопрос, сначала стоит определить саму цель посещения иноверческого или же инославного культового сооружения.

Если мы заходим в костел или мечеть посмотреть, так сказать, расширить свой культурный кругозор, то в этом, в принципе, ничего предосудительного нет.

Если же мы посещаем неправославные храмы для того, чтобы помолиться, нам следует помнить 65-е Апостольское правило: «Если кто из клира или мирянин в собрание иудейское или еретическое войдет помолиться: да будет и от чина священного извергнут, и отлучен от общения церковного».

Но бывают исключения: во многих римско-католических храмах, а также в храмах, принадлежащих юрисдикции так называемого Киевского Патриархата, имеются святыни, почитаемые и православными. В приведенном выше Апостольском правиле речь идет о за-

прете участвовать в ОБЩЕСТВЕН-НОМ богослужении вместе с неправославными. Поэтому нет ничего предосудительного в том, если православный христианин с молитвой почтит ту или иную святыню, находящуюся в иноконфессиональном храме.

Относительно же того, как стоит себя вести в неправославных храмах, правилом к руководству может быть только один фактор: воспитанность. Право-

славный христианин, где бы он ни находился, должен вести себя культурно и сдержанно.

Несмотря на наши личные убеждения, мы никоим образом не вправе чем-либо обижать религиозные чувства других людей,

потому что главный критерий, который отличает христианина - прежде всего любовь. Й критерий этот определил Сам Господь наш Иисус Христос: «По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою» (Ин. 13:35).

#### - Можно ли обращаться к нетрадиционной медицине, например китайской?

- Православная Церковь никогда не считала духовным препятствием достижения в области медицины. Но прежде чем прибегнуть к помощи того или иного «нетрадиционного врача», человек должен для себя понять: какими источниками он пользуется, иначе можно принести как своему телу, так и своей душе немалый вред.

Один из исследователей нетрадиционных методов лечения однажды заметил: китайцы, например, относятся к своей медицине как к религии. Подобное отношение к медицине должно насторожить православного человека, ведь выше и сакральнее религии ничего быть не может. Кроме того, немецкие ученые, исследуя практику акупунктуры, провели следующий эксперимент:

одним пациентам иглы ставили, так сказать, по всем «канонам» китайской медицины, другим же, грубо говоря, наугад, лишь бы только не задеть важные органы и не навредить. В результате эффективность первого иглоукалывания составила 52

%, а второго - 49 %! То есть разницы между «умным» и «свободным» иглоукалыванием практически обнаружено не было.

Однако более остро стоит вопрос о применении в медицине некой духовной практики. Так, например, некоторые «целители» для того, чтобы излечить тот или иной недуг, предлагают своим пациентам попытаться выйти из мира физического в мир сверхчувственный, экстрасенсорный.

Но мы должны помнить, что наше физическое тело - это некая преграда, которая отделяет нас от прямого непосредственного общения с миром духовным и, в частности, миром падших духов. Некоторые же восточные культы

используют целый комплекс упражнений, способствующих подобному выходу в «духовный мир», и эта практика ослабляет нашу защиту от демонов.

Святитель Игнатий Кавказский предостерегает: «Если бы мы находились в чувственном общении с демонами, то они в кратчайшее время окончательно развратили бы человеков, непрестанно внушая им зло, явно и непрестанно содействуя злу, заражая примерами своей постоянной преступной и враждебной Богу деятельности».

Именно поэтому любая «нетрадиционная медицина», практикуя некое общение с духовным миром, даже если и сулит своим пациентам физическое выздоровление, в итоге становится опасной для их духовного здоровья.

#### - Что значит не ходить на совет нечестивых?

- Значение данного стиха, который является первым стихом первого псалма Книги Псалтирь, весьма глубоко и многозначно. Так, святитель Афанасий Великий говорит: «совет нечестивых» это собрание лукавых людей, которые стремятся уклонить праведника от следования путем Божиим.

А святитель Василий Великий уточняет: «совет нечестивых» - это всякие нечестивые помыслы которые полобно невидимым врагам, одолевают чело-

Кроме того, весьма интересно, что в приведенном псалме о противостоянии праведника «совету нечестивых» говорится «в трех измерениях» - хождения, стояния и седения: «Блажен муж,

(Окончание на 8-й стр.)

