"Застунице Кертная град Усмань милостию посетившая, выну покров Твой над нами простираеши;



Издается с октября 1996 г.





ECMARIS MAROCAARHAY

Издается по благословению Митрополита Липецкого и Задонского Никона \* № 2 (482) январь 2017 год

## ак может человек снова роди

«Глас Господень на водах вопиет, глаголя: приидите, примите вси Духа премудрости, Духа разума, Духа страха Божия, явльшагося Христа. Днесь вод освящается естество, и разделяется Иордан, и своих вод возвращает струи, Владыку зря крещаема. Яко человек на реку пришел еси, Христе Царю, и рабское крещение прияти тщишися, Блаже, от Предтечеву руку грех ради наших, Человеколюбче».

Как Моисей, прообразуя Христа, разделил воды Чермного моря, ударив жезлом как крестом, и после перехода народом «яко по суху» вернул воды, поглотившие фараона и воинство его, в их прежнее состояние, так при схождении Господа в воды Иордана, они не могли вынести огонь Его Божества и, согласно Пророку, «возвратились вспять» (Пс. 113, 3).

Иными словами, были восстановлены уставы естества, разрушенного падением Адама. Воды носители смерти и тления, вместилища нечистых духов — стали носителями света и очистителями грехов, при схождении в них Солнца правды.

Об этой крестной тайне пророчествовали и горькие воды Мерры, ставшие сладкими от куска дерева, брошенного в них Моисеем. Возводя с Собой человечество, сидящее в сени смертной, к познанию света Святой Троицы, Господь преображает ныне и законы чувственного мира.

Как возвещали пророки, восстановленная и пронизанная светом Христовым вода становится причастной спасению и радости человечества. Вся природа участвует в этом празднике, ибо из воды составлен

В праздник Крещения Господня мы предстоим перед тайной жизни и смерти. Как непостижимо таинственно наше новое рождение от воды и Духа, так таинственна эта Богоявленская вода!

Мы помним в Евангелии вопрос праведного Никодима: «Как может человек снова родиться?» Послушаем, что отвечает ему не Христос, а святой Иоанн Златоуст:

«Как естество огня действует, отделяя золото от примесей, так крещение преображает тех, кого оно омывает. Огонь Духа Святого, сходящего на нас, сжигает «тело земное» и возрождает «тело небесное» (1 Кор. 15, 40), совершенно новое, горящее нетленной

А о крещенской воде святой Иоанн Златоуст так го-



ворит: «Если кто-нибудь спросит меня: как может вода что-либо рождать, я отвечу ему вопросом: как могла земля что-либо произрастить?

Как могло быть столь великое и столь многообразное зарождение от одного простого вещества земли? Откуда образовались кости, нервы, артерии, вены? Тот же Дух и вода, соединяясь, легко совершают эти чудеса, превосходящие наше разумение.

Поэтому не спешите говорить, что вы не верите в то, что не видите. Вы не видите душу, и тем не менее не можете не признавать, что она существует отдельно от тела. То же следует сказать о новом рождении: да, сегодня нет нужды ни в матери, ни в родах, ни во сне, ни в браке, ни в объятиях. Дело нашего естества совершается на небесах и образуется от воды и Духа. Вода зачинает и рождает младенца.

Что чрево матери для зародыша, то вода — для верующего. Он зачат и рождается водою. Требуется время, чтобы то, что зачато во чреве матери образовалось и завершилось.

Но не так бывает с тем, что рождается в этой воде. Все образуется здесь в одно мгновение. «Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух»

Вновь становясь водою живою (Ин. 4, 10), купелью нового рождения, — вода, которую мы освящаем перед каждым крещением, в день праздника Богоявления, погружая в нее крест и призывая Духа Святого, обретает Божественную силу исцеления и очищения душ и тел наших.

Освященная вода становится носительницей силы искупления, благодати Христовой, благословения Иорданова. Она — «источник нетления, освящения дар, грехов оставление, недугов исцеление, демонов попрание».

Вот почему после окропления в храме мы пьем сегодня эту воду, наполняем ею сосуды и уносим с собой, чтобы окроплять ею наши дома и все предметы нашей обыденной жизни. Она может оставаться чудесно нетленной в течение месяцев и даже лет.

Будем благоговейно хранить эту великую святыню вместе с пасхальным артосом на случай болезни, скорбей и искушений. С благодарной молитвенной памятью обо всем, что даровано нам Господом. Для того эта вода освящается Церковью, чтобы она могла быть употреблена во всех обстоятельствах для обновления и освящения мира.

Она может превратить все дни христианина, живущего даром крещения, в непрестанное Богоявление, откровение света и славы Божией. Богатство нашего крещения неисчерпаемо, ибо оно будет питать вовеки нашу жизнь.

Протоиерей Александр Шаргунов, настоятель храма свт. Николая в Пыжах, РНЛ

Преподобный Серафим Саровский один из самых близких нам и любимых русских святых. Нет, наверное, православного дома, где не было бы ему ико-

Вот он стоит в белом холщовом балахоне, смиренный, седовласый, сгорбленный старец, подпирающийся мотыгой или топором. На груди — медный крест, которым благословила его родная мать, отпуская из дома, за плечами - сумка, в которой он носил при себе святое Евангелие. Крест и Евангелие всегда с ним.

Вся жизнь его - перед Крестом и Евангелием, как непрестанное таинство исповеди, и с дыханием его соединено имя Иисусово: «Боже. милостив буди мне грешному». И потому в глуши тамбовских лесов, где он подвизается, у него и Иерусалим, и Гефсимания, и Голгофа.

Для него естественная потребность кажлый день читать столько Евангелия. сколько по уставу Церкви полагается после сорокадневного поста и молитвы на Страстной селмине, когла вся Перковь предстоит перед Крестом Христовым.

Вся жизнь его - на глубине Страстной и Пасхи. Всегда, весь год - Страстная, и

## Нет нам дороги унывать

потому всегда, весь год - Пасха.

Мы слишком привыкли к исповеда-

нию нашего Символа веры. Эти слова часто скользят по поверхности нашего сознания, не по трясая нас чудом истины. Однако все, что мы произносим, превосходит наше естественное восприятие.

Как мгновенен этот переход от слов «воплотившегося от Духа Свята и Марии Девы» к словам «и страдавша, и погребенна». От Рождества - сразу к страданиям на Кресте Как если бы ничего не происходило в

промежутке между этим.

Все Евангелие как будто исчезает. Тридцать три года на земле Сына Бо-

жия, о которых Символ веры ничего не говорит или, вернее, все заключено в

слове «Крест». Это потому что Крест является единым и единственным излепением Бога на земле.

Здесь Его центр, Его час (Ин. 12, 23). Здесь суть всего. Креста. Здесь, у всегда до скончания века ходатайствует за нас Божия Матерь. Здесь преподобный Серафим молится с воздетыми к небу руками, стоя на камне посередине

Здесь его лицо сияет как у Христа

на Фаворе среди мрака и холода наших дней. Его исцеление Михаила Васильевича Мантурова после того, как тот не одними устами исповедал Символ веры, - образ исцеления каждого приходящего к нему человека и всей нашей России.

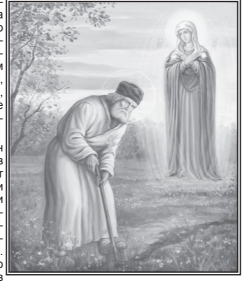
Бог есть полнота любви. Любви до конца, то есть до готовности умереть за того, кого любишь: «нет больше той любви» (Ин. 15, 13). Он приносит Себя в жертву за нас. Это непостижимо, это не перестает поражать.

Такой любви научился преподобный Серафим у Божией Матери. И он обретает благодать ходатайствовать пред Богом за убивавших его разбойников.

Но родство с Богом и всеми святыми и есть Крест. Не только данный, но и принятый. Незадолго до смерти преподобный Серафим говорил. показывая на иконы: «Это все мои родные, близкие». И дважды в видении Божия Матерь указует апостолам Петру и Иоанну на него, лежащего на одре болезни: «Сей от рода нашего».

Чем ближе человек к Богу, тем в большее родство вступает он со всеми людьми. Сама Божия Матерь благословила преподобного Серафима, после того, как многими скорбями стяжал он радость о Духе Святом, выйти из затвора к людям. Смысл жизни - стяжать ра-

Окончание на 2-й стр.)





## У ПРЕСВИТИИ БОГОРОДИЦИ, К Семейное счастье на абортах Очередной г не построишь

Предстоятель Русской Православной Церкви напомнил россиянам, что аборт — это убийство, и как всякое преступление он приводит к скорбям и мукам совести...

7 января 2017 года, в праздник Рождества Христова, на телеканале «Россия 1» состоялся показ традиционного рождественского интервью Святейшего Патриарха Кирилла. В рамках этой передачи Предстоятель Русской Православной Церкви неизменно затрагивает самые актуальные темы общественной жизни за истекший год, и в этом году одной из таких болезненных проблем стала тема абортов.

Как известно, дискуссия об их выводе из системы обязательного медстрахования с особой силой разгорелась в России осенью 2016 года, после того как Патриарх Кирилл и ещё 300 тысяч человек подписали соответствующую петицию. Однако этот документ не возымел должного влияния на наши власти: в России продолжают ежедневно убивать миллионы нерожденных детей, и выводить аборт из системы ОМС не собираются.

Поэтому при любой удобной возможности Патриарх Кирилл напоминает россиянам, что аборт — это убийство, и он не может помочь в построении счастливой жизни, а дети, напротив, способны дать людям счастье.

«Да, появляется ребёнок. Конечно, затрата времени и сил, душевной энергии, да, ограничения в комфорте. Без такого ограничения не может быть человеческого роста. Поэтому когда мне говорят, что для того, чтобы быть счастливым, нужно сделать аборт, я отвечаю: это страшное заблуждение. Вы не будете счастливыми, если обеспечивая какое-то своё

(Окончание. Начало на 1-й стр.) дость, чтобы давать радость другим.

Мы видим эту его пасхальную радость о каждом человеке. Кто бы к нему ни приходил - нищий в рубище или прославленный генерал, в каком бы греховном состоянии ни находился, всем кланялся он до земли, и, благословляя, сам целовал руки у всех, как если бы они имели священный сан, и говорил:

«Радость моя, Христос воскресе!» И звучало как слово свя-Иоанна Златоустого посреди Пасхи: «Приидите все, постящиеся и непостяшиеся, никтоже да плачет своего убожества, ибо прощение от гроба возсия».



И ныне, среди небывалого равнодушия к человеку и войны против человека, звучит это его «радость моя». Каждый человек - радость, потому что Христос воскрес. Потому что Крестом прииде радость всему миру. Потому что Божия Матерь никогда не отступает от нас, что бы с нами ни происходило.

Вот почему так торжественно праздновал недавно весь православный мир столетие со дня прославления преподобного Серафима, а затем столь же радостно — двухсотпятидесятилетие со дня его рождения.

Здесь и в будни - праздник, потому что ежедневно стекаются сюда тысячи паломников. Все хотят припасть к его чудодейственным мощам, пройти с мо-

жизненное пространство, идёте на то, чтобы убивать ребёнка», — заявил Предстоятель.

«Без самоограничения, без подвига, без жертвы, не состоится человеческая личность, а, значит, и настоящая карьера не состоится. Всё это очень тесно связано. Жертвенность, самоограничение, подвиг, карьера, любовь и человеческое счастье. И сохранение ребёнка во всей этой системе является очень важным фактором, определяющим полноту человеческой жизни», — заключил Святейший.

#### Патриарх Кирилл принял приглашение посетить Венгрию

Предстоятель Русской Церкви высоко оценил христианские инициативы премьер-министра Виктора Орбана, выступившего против абортов...

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл дал положительный ответ на приглашение венгерских властей посетить с официальным визитом Венгрию — одну из европейских стран, которая в последние годы выступила против абортов, внеся соответствующую поправку в Конституцию страны.

«С удовольствием принимаю приглашение. Я люблю Венгрию, с ней связана часть моей жизни. Россияне испытывают сегодня особые симпатии к Венгрии, и дай Бог, чтобы наши отношения развивались», — сказал Патриарх М.Шолтесу.

Делясь впечатлениями от патриаршей Литургии, совершенной в воскресенье утром в Успенском соборе Кремля, Миклош Шолтес признался, что был потрясен богослужением и, будучи практикующим католиком, «такой глубины мистического озарения в жизни ещё

«Замечательно, что люди с такими христианскими убеждениями, как у Вас, находятся среди представителей власти Венгрии. Мы очень уважаем вашего премьер-министра, его независимую политику, способность быть твёрдым, в том числе в отстаивании христианских ценностей. Очень рад, что рядом с ним такие люди, как Вы», — заявил в свою очередь Патриарх Кирилл.

Русская линия

литвой по Богородичной Канавке.

Все знают наизусть названия его источников - Казанский в Дивеево, Цыгановка, Сатис. Сама Божия Матерь, явившись Своему возлюбленному избраннику у реки Саровки, ударила в землю жезлом и обещала этому месту благодать большую, чем некогда имела вода Вифезды в Иерусалиме.

У Божией Матери научился он, и учит всех. прихо-

дящих к нему, быть источнирадости ДЛЯ других, с кем бы мы ни встречались, даже если эти встречи мгновенны

Божия Матерь - Живо-Источник, есть в

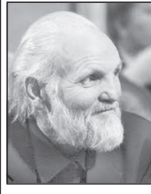
Церкви такой праздник и икона с таким названием, к которой часто отправлял ищущих у него утешения преподобный Серафим. И сам он как святой источник, к которому все приходят за целебной водой.

Одни приходят с большим сосудом, другие - с маленьким. И все наполнены до краев. Некоторые сосуды грязные, но вода очищает их. И никто не уходит

Таково наше общение с преподобным Серафимом. Такова должна быть наша жизнь. «Радость моя, стяжи дух мирен, и тысячи вокруг тебя спасутся».

Всякий, кто приближается к нам, должен от общения с нами исполниться большим миром. Всякий, кто наве-

## Очередной год



Сколько было новых годов и в истории человечества и у каждого века, а всё никак не обновляются ни история, ни люди. Так настучто. обыч-ПИЛ ный. очередной от Рож-

дества Христова, 2017-й. И наступил, и идёт, и пройдёт. Ну да, юбилеи двух революций, февральской и октябрьской, и что? Думаю, они для осознания слабости ума людей падшего мира.

«Февралики» будут упражняться в трактовке свобод и конституций, «октябристы» сердиться, что не послушалась Россия творца революции. Самое смешное, что все будут умничать, и очень умно умничать, но никто никого слушать не будет, а жизнь по-прежнему будет становиться всё тревожнее.

Вот это можно безошибочно предсказать. А вина за все беды, как у нас водится, в соответствии с давней русской пословицей, будет свалена всё на тот же русский менталитет. Изъян всегда на крестьян.

Январь я встретил на ночном Богослужении в церкви в центре Москвы. Эта церковь никогда не закрывалась, теперь вновь прошла серьёзное обновление и радостно было ставить свечи, пламя которых сияло в серебре и золоте иконостасов.

И чуть не опоздал. Пробирался сквозь толпы людей, решивших встречать новогодие в центре Москвы, то есть, в центре теперешнего мира.

Еле-еле прошёл через кордоны полиции, старался до полуночи попасть на исповедь. Успел. А в храме всё было привычно: чтец читал часы, дьякон с кадилом обходил церковь, священник в алтаре свершал начало Литургии, проскомидию. Народу было очень много. Думаю, молящиеся и забыли о том, что творится на улице.

Дьякон возгласил: «Благослови, Владыко!», священник ответил: «Благословенно царство Отца и Сына и Святаго Духа». То есть началась Божественная Литургия. В полночь. Но ведь в полночьто и год наступил.

А это же центр, это же какое количество залпов орудийных салютов, мощных петард разом взорвалось и загремело. И долго гремело, заглушая пение хора и молитвы священников. И так иногда ударяло, что было полное ощущение, что это работают стенобитные орудия, и в церковь ломятся враги.

Но служба шла. Но мы молились. Могу сказать, что мы молились бы даже и в случае осады настоящей.

А ещё через день был с в онкологическом центре, где знакомый батюшка причащал больных деточек. И вот - много свидетелей - до этого дня с неделю, даже больше, в Москве постоянно было пасмурно, и с утра было пасмурно. А как батюшка причастил, зимнее, рождественское солнце сразу прорвало тучи и засияло, напоминая сияние, царских врат.

Конечно, год будет тяжелый. А мы разве заслужили лёгкий?

Но есть в этом году великое утешение - столетие явления иконы Божией **Матери «Державная».** Она пришла на Русский престол в марте, сто лет назад, помогла выжить в тяжелейшие годы, победить фашизм, дождаться возвращения (пусть обезображенных) храмов и строительства новых, возрождения духовных школ.

Конечно, надо очень поддерживать идею строительства монастыря иконы «Державная» на месте её явления в Коломенском.

И ещё выскажу давнюю уверенность, то, что Благодатный огонь в субботу Страстной седмицы будет не только в храме Гроба Господня в Иерусалиме, но и сходить в русские пределы в его точном повторении в Новом Иерусалиме.

Первый раз на схождении огня я был в 1998 году. Вернувшись, съездил в Новый Иерусалим, в котором очень любил бывать ещё в шестидесятые годы. Развалины, попрание святыни. Был студенческий интерес к легендарному месту.

И вот, проходит время, и как и не было времени разрухи - сияет монастырь. Входишь под своды храма и ты в Иерусали-

Будет, будет и у нас свой русский Благодатный огонь!

Владимир Крупин, начало января, утро 2017-го года

липтических бурях, которые он в свете крестной благодати уподобляет только

«Смотри на дно колодезя, - говорит он юноше (Андрею Филлиповичу Леопольдову), спасая его от отчаяния и безверия. - Видишь, вода бьет ключом из земли, и вместе с нею поднимаются песчинки. Они поднимаются и пада-

поднимаются, и опять падают, а вода остается чистою. Эти песчинки не могут возмутить воды.

Так и те, кто старается возмутить Церковь Православную, замутить ее чистое и святое учение, подобно этим песчинкам со своим учением булут палать вниз. учение святой Православной Церкви

будет стоять чистым вовеки».

Радость рождается от любви. Любовь имеет такую силу, что мы забываем о себе, и помним о том, кого любим. Если нам надо понести большие труды и скорби, зная, что они угодны Богу, мы с радостью понесем их. Они будут для нас сладки. И мы услышим завет преподобного среди небывалых скорбей:

«Нет нам дороги унывать. Христос все победил, диавола посрамил. смерть умертвил».

И только за православие - за верность Кресту Христову и Воскресению, предстательством Божией Матери, Бог помилует Россию.

Протоиерей Александр Шаргунов, член Союза писателей России

щает нас во время болезни или просто дружески, или по работе, или по соседству, должен уйти от нас, хотя бы немного более радостным, чем пришел.

И, по самому главному счету, от всей Церкви, от ее благодатного переживания Христа, единства с Ним и с Пресвятой Богородицей, должна исходить радость, которую ничто не может омрачить.

Не мы - источник радости. Вода, которую мы можем дать, истекает из другого источника. Источник нашей радости - в Боге, и преподобный Серафим ведет к Нему.

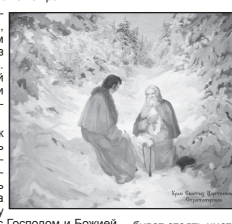
Когда источник перестает отдавать воду, он загрязняется. Как душа, которая перестает быть источником мира для других. Потому

что ее отношения с Господом и Божией Материю не чисты.

Если нет у нас радости, и мы побеждаемы унынием, не оттого ли это происходит, что есть некая преграда между Богом и нами. Не в том беда, что много у нас скорбей, а в том, что мы не имеем. решимости принять Крест Христов как нашу победу.

Какие бы ни ждали нас впереди испытания, если с нами будет крестная сила, они послужат только к большей славе верных. Мы все помним пророчество преподобного Серафима о времени, «когда ангелы не будут успевать принимать души».

Но не все, наверное, знают его пророчество о предстоящих апока-



песчинкам.

Вне Церкви и без Церкви невозможна христианская жизнь. Так говорят святые отцы Церкви, прожившие жизнь во Христе. Но во все времена были люди, которые считая себя христианами, утверждали, что с Иисусом Христом можно общаться и без посредников.

«...некоторые уклонились в пустословие, желая быть законоучителями, но не разумея ни того, о чем говорят, ни того, что утверждают» (1 Тим.2, 5-7).

В наше же время, так называемые христиане, кроме убеждённости в общении с Христом напрямую, показывают ещё немалое невежество. И делают это с потрясающим упорством.

Но сначала разделим христиан на два типа. Условно, конечно. В связи с этим две реальные истории. Про нас...

- 1. Две женщины о чём-то спорили на кухне. Тему уже не помню. Наконец одна выдвинула такие аргументы, что отвечать было уже нечего. Тогда вторая, помолчав, подняла глаза вверх, заметила цветок и сказала: «Зато у тебя цветок засох»!
- 2. Играем мы в обеденный перерыв в шахматы. Рядом с нами стоит наш товарищ и комментирует игру. Он кандидат в мастера по шахматам, ему с нами, понятно, играть неинтересно. Но удержаться от колкостей не может: «Ну кто так ходит? Ну баранЫ»!

Мой соперник несколько раз предлагал тому не мешать, но безполезно. Заходит ещё один наш товарищ, который, впрочем, знает, что конь ходит буквой «Г». Найдя свежие уши, наш кандидат в мастера комментирует игру уже ему.

Мой соперник возмущается: «Да что ты ему-то объясняешь? Он же вообще в шахматах ничего не понимает!»

Теперь уже тому пришла пора возмутиться: «Что? Это я в шахматах ничего не понимаю? Да я может, больше всех вас в шахматах понимаю!» Пауза, потом тихо продолжает: «Вот только играть не умею».

Такое быстрое признание своей несостоятельности я, наверное, и не встречал больше. Как же можно не уважать человека, способного признать, что он неправ?

Чаще всего мы видим другое. Убеждённый в своей правоте не признаёт ни авторитетов, ни аргументированных доводов. Признать свою неправоту??

Мужик что бык: втемяшится В башку какая блажь - Колом ее оттудова Не выбъешь: упираются, Всяк на своем стоит!

Есть у меня подозрение, что большинство из нас относится к первому типу, возможно, подавляющее большинство. Могу даже привести аргумент. Почему православными в России считают себя около 80%, а воцерковлённых православных христиан около 5%? И вот эти 75% считают, что им Церковь не нужна. Или нужна, но изредка. Ребёнка покрестить, крестным ходом пройтись на Пасху, или водички набрать на Крещение. Покойника отпеть. А ещё зачем?

Моя знакомая так говорила: «Я потому

## Христос без Церкви?

не хожу в церковь, что там нужно стоять на коленях, а я не могу». И тут уже ей как не объясняй, хоть кол на голове теши, она уже нашла причину.

Тысячи христиан оставили после себя свидетельства своего пути к Христу. Церковь Христова обладает огромным опытом предостережения христиан от заблуждений.

Есть в православии духовный спецназ, - святые отцы. Прожив жизнь по Евангелию и оставив свои труды, они нам показывают, как изменить себя к лучшему, в первую очередь. Изменив себя, получив какой-никакой, но личный опыт, легче будет общаться с другими людьми.

Но разве может человек, у которого «Бог в душе», признать, что он чего-то не понимает, что только Церковь может научить его, как читать нужно Евангелие, как бороться со своими грехами (недостатками), как жить по Христовым заповедям?

Про таких писал священномученик Иларион: «Церковь для них как бы враг, слышать дурное о котором всегда так приятно грешному человеку. Это свойство гордого и себялюбивого человека: обо всём он рассуждает смело и самоуверенно, хотя в сущности не понимает того, что утверждает. Особенно ясно обнаруживается это в вопросах веры».

В вопросах веры номинальные христиане имеют такую ярую убеждённость в своей правоте, что диву даёшься. Это как та женщина, которая была уверена в том, что Христос даст нужный ответ ей, если она откроет наугад Евангелие. Вроде как, прямой канал со Христом.

Открыла Евангелие первый раз, читает: «Иуда шед удавися».

Открыла второй раз: «И ты иди и депай такожде»

Признать себя несведущим в вопросах веры, признать себя «рабом неключимым»? Не каждый может такое понести. Поэтому легче проповедовать другим, чем исправлять свои собственные недостатки. А если человек, сам ещё не знающий, как исправить свои недостатки, как избавиться от своих страстей, не обращающийся к Церкви Христовой, начинает учить других, то получится примерно такая проповедь:

«Мы - Христовы рыболовы, В глубине плывут стада, Братья, все ли вы готовы, Бросить в море невода?» Человек, убеждённый в своей правоте, не желающий слушать Церковь Христову, подвергается опасности обольщения. Один судит о Церкви и святых отцах с точки зрения здравого смысла. Своего, конечно, который образовался от чтения антицерковных СМИ. Другой, прочитав Евангелие, начинает сам его толковать. Ведь понятно, что прав то он, а не те христиане, которые всю свою жизнь выправляли по Евангелию. Третий напрямую спрашивает Христа и тут же получает ответ. Только от кого?

Был некий Валент, которому явился диавол в виде Христа с демонами в образе ангелов. И Валент ему поклонился. Сказав потом братии: «Я не имею нужды в приобщении: сегодня я видел

Христа». Тогда святые отцы, связав его цепями, в течение вылечили года истребив его, его гордость молитвами, разнообразным унижением и cvровой жизнью как говорится, противное врачуя противным. Но Валенту повезло, что он был в монастыре, братия его

за год вылечила от гордости. И это пал подвижник, уже имевший опыт монашеской жизни! А на что надеются те, которые даже понятия не имеют, что такое духовная жизнь?

Церковь - это место роста. Воцерковлённый человек хотя бы знает свои грехи, а раз знает, то пытается исправить себя. Христианин, который заходит в церковь 2-3 раза в год о своих грехах может даже и не подозревать.

Один считает, что он сосуд Божественной благодати. Другой, что он «сосуд, исполненный смрада и мерзости». Первые уже находятся в опасном состоянии, и только Церковь Христова может научить заблуждающихся видеть свои грехи.

Святитель Игнатий (Брянчанинов) пишет про прельщённого афонского монаха, который молился восторженной, мечтательной молитвой: «При продолжении беседы говорю ему: «смотри, старец! будешь жить в Петербурге, - никак не квартируй в верхнем этаже; квартируй непременно в нижнем. Отчего так? - возразил Афонец. «От «того, - отвечал я,- что если вздумается ангелам, внезапно восхитить тебя, перенести из Петербурга на Афон, и они понесут из верхняго этажа, да уронят, то только ушибешься. «Представь себе,- отвечал Афонец, - сколько уже раз, когда я стоял на молитве, приходила мне живая мысль, что ангелы восхитят меня, и поставят на Афоне»!

Здесь удивительно то, что прельщён-

ный монах прислушался к советам другого человека. Видимо, он всё же был немало образован в духовной жизни.

Пример нашего времени:

К священнику пришёл некий молодой человек. И стал рассказывать, что он мало спит, мало ест, много молится, делает каждый день по 1000 поклонов и.т.д. Священник оказался человеком опытным, он не стал отговаривать молодого человека от таких подвигов. Наоборот, он попросил и за него, грешного положить 3 поклона.

Через 2 недели приходит к нему несостоявшийся подвижник и говорит: «Что Вы со мной сделали? Я стал много спать, хочу всё время есть, делаю только 3 поклона, ибо сил у меня на большее нет».

Вот только тогда священник объяснил, что большие подвиги удаются от самочиния, ибо враг человеческий не только не вредит, но и помогает. Дабы уверить «подвижника» в том, что он движется к святости и ввергнуть того в обольщение и гордость. А получив благословение на 3 поклона от обычного священника, молодой человек разом потерял такую способность к подвижничеству.

Христиане, находящиеся в Церкви, но не слушающие или не знающие ещё рекомендации Церкви, попадают в такие истории. А что сказать о тех, кто находится «выше Церкви», у кого «прямая связь с Богом», которые веря своим ощущениям, самоуверенно считают, что уж они то разберутся, где Бог, а где демоны.

Архимандрит Рафаил (Карелин) пишет о судьбе человека, отошедшего от Церкви: «Для меня судьба Левана Багдинова является страшным примером. Этот человек решил использовать для помощи людям оккультные силы. Он соприкоснулся с демоническим миром, и этот мир сжег его, как свою добычу, в невидимом пламени. Этот мир оторвал его от Церкви и в то же время обольщал образами добра, к которому он всю жизнь стремился.

Его смерть еще раз подтвердила, что истина хранится только в Церкви, что вне ее - вечная тьма, подобная космической ночи; что всякая иная «духовность» делает душу жертвой темных сил.

Леван не понял, что такое благодать Божия, он надеялся на собственные силы. Сатана может явиться ангелом света. Вне благодати Божией, вне Церкви невозможно разгадать, каков настоящий облик незнакомца, манящего душу к себе».

Вот такой диапазон духовного состояния человека, от «засохшего цветка» до подчинения демонским силам. На какой степени религиозности, или на какой степени воцерковлённости находится каждый из нас? Только в Церкви Христовой можно найти ответ на этот вопрос. Церковь даёт силу познать свои немощи.

Сергей Смирнов (РНЛ)

#### «Законодатели услышали опасения родительской общественности»

Госдума приняла в первом чтении законопроект об отмене уголовной ответственности за «шлепки» ...

«Рассматриваемый законопроект позволяет исправить ситуацию, возникшую в связи с принятием в июле 2016 года закона, получившего в народе меткое название «закона о шлепках». Сейчас для возбуждения уголовного преследования по статье 116 УК РФ не требуется даже медицинского заключения, тем более проведения судебной экспертизы. Достаточно показаний самого обиженного на родителей ребенка, или показаний свидетеля (а также анонимного сообщения) о том, что он испытал физическую боль от действий родителя.

«Опасность принятой нормы статьи 116 УК РФ и состоит в той легкости, с которой можно возбуждать такие дела, — уверена Елена Мизулина. — Внутрисемейная ссора супругов, родителей и детей, если при этом один из участников ссоры заявил, что испытал физическую боль, закончится уголовным наказанием для "виновного" до двух лет лишения свободы. При этом, например, за избиение человека на улице, результатом которого стало сотрясение мозга и больничный до трех недель, максимально предусмотренное наказание — четыре месяца ареста.

Если вы шлепнули своего расшалившегося малыша, вам грозит до двух лет лишения свободы. А если ваш сосед побил вашего ребенка — все закончится административным наказанием. И даже, если внутрисемейная ссора будет улажена, дело не будет прекращено. Так как это запрещает закон. В этом смысле "Закон о шлепках" сам по себе — акт ненависти по отношению к семьям с детьми».

По словам сенатора, принятие июльского закона укрепило родительскую общественность России в убеждении, что в России наступила «ювенальная эпоха», открывшая дорогу необоснованному вторжению в семейные дела, когда ссадина, синяк у ребенка, могут стать хорошим основанием прийти в семью с проверкой и даже возбудить уголовное дело в отношении родителей.

«Вызывают сожаления попытки свести дискуссию по данному законопроекту лишь к ответу на вопрос: «Вы за домашнее насилие или против?» Нет в России таких людей, которые были бы «за».

В российской традиционной семейной культуре отношения «отцов и детей» строятся на авторитете родительской власти, взаимном чувстве любви и личной незаменимости как основе воспитания ребен-

ка, презумпции добросовестности родителей в осуществлении родительских прав. Принимаемые законы должны поддерживать эту традицию, а не убивать ее».

Депутаты поддержали сенатора, и законопроект, отменяющий уголовную ответственность за «шлепки», был принят в первом чтении.

## **Шлепок по суверените-**ту России

Глава Совета Европы грубо вмешался во внутренние дела Российского государства, требуя **не отменять «закон о шлепках»** ...

Глава Совета Европы Турбьёрн Ягланд написал письмо председателям Госдумы РФ и Совета Федерации Вячеславу Володину и Валентине Матвиенко с выражением безпокойства по поводу отмены «закона о шлепках» - которое он назвал «явным признаком движения назад».

Безцеремонная выходка Ягланда является ничем иным, как попыткой оказания давления на российскую власть. Впрочем, воздействие Запада на Россию было и остается огромным: взять хотя бы попытки евробюрократов втянуть Россию в реализацию своей «Стратегии действий

Совета Европы в интересах детей на 2016-2022 гг.», которая является ничем иным, как диктатурой глобальных извращенцев, с их заботой о воспитании «лгбт детей», ювенальной юстиции, секспросвете с пеленок и прочих «новых европейских ценностях».

Лишь личное вмешательство Павла Астахова и Елены Мизулиной, отреагировавших на протесты родительской общественности, сорвало весной 2016 года возможность присоединения России к этой «стратегии».

Павел Астахов, бывший Уполномоченный по правам ребенка при Президенте РФ, потерявший свою должность после выступления против «закона о шлепках», прямо назвал европолитиканов из СЕ вместе с представителями американского фонда «Глобальная инициатива» заказчиками «закона о шлепках»:

Власти США отреагировали на решение Думы об отмене «закона о шлепках» еще раньше Совета Европы: американское издание Bloomberg совершенно справедливо назвало декриминализацию домашнего насилия **«еще одним шагом на пути к суверенитету России»**.

Таким образом, письмо Ягланда спикерам ГД и СФ является ничем иным как отчаянной попыткой вернуть Россию, все более и более освобождающуюся от влияния Запада, в глобальное «демократическое» стойло. (РНЛ)

## Крещенская вода и языческое суеверие

Вот уже 16 лет наливаю крещенскую воду в храме приходящим в праздник Крещения Господня. Люди приходят разные, православные, некрещёные и те, которые считают себя атеистами. По традиции, или родственники попросили. Все стоят в очереди на улице. Замечено, что чем сильнее мороз, тем длинней очередь. Отстоять в наше время 2 часа, чтобы набрать воды, это вроде как подвиг. Маленький, но подвиг.

Прихожане, конечно, не стоят. Они находятся уже в храме, так как были на службе. Остальным в храм уже не поместиться, приходится ждать. Но в нашем приходе и многие из таких попадают на молебен об освящении воды. Вода, освящённая после церковной службы, быстро заканчивается. Тогда наливается снова вода в чаны, проводится снова молебен, и так два дня подряд.

Чтобы получить воду, приходится дожидаться окончания молебна. Как нередко говорится, принуждение к миру. В нашем случае

получается принуждение к терпению, воздержанию, молитве, и другим добродетелям.

Вода в храме кончается очень быстро. В один день я насчитал 14 молебнов. Конечно, можно и проще. Провели Великое освящение воды после службы, а потом только доливай воду. Та же крещенская вода. Но тогда очень многие даже и не узнают, как проводится молебен, не услышат удивительные крещенские песнопения: «Ты убо, Человеколюбче Царю, прииди и ныне наитием Святаго Твоего Духа, и освяти воду

А начинается праздник 18 января церковной службой. И вот, она закончилась, выходит священник, поёт тропарь «Глас Господень на водах...», начинается Великое освящение воды. В храме тишина. Наконец молебен закончился,

(Продолжение. Начало на 6-й стр.)

казни. Из-за толпы царь не мог видеть, что там делают стражники. Он только слышал удары молотка, вколачивающего гвозди. Но вот над толпой вознесся крест. Его подняли с большим трудом, и на нем был распят Человек, несший крест. Над главой Распятого была помещена надпись, крупные начальные буквы которой составили слово INRI.

Царь пробился ближе к месту казни и прочитал весь текст: «lesus Nazarenus Rex Iudaeorum». Иисус Назаретянин, Царь Иудейский... Так это и есть Тот самый Царь, приветствовать Которого он отправился из своей северной страны кельтов более тридцати лет назад! Судьба привела его к Царю, однако не к началу, а к концу Его жизни..

Он преклонил колена в неизглаголанном почтении и пребывал неподвижным на месте глубочайшего унижения и смирения Сына Божия. Что по сравнению . с этим были тридцать лет его рабской службы на галере?

Дядя Ваня окончил свой рассказ, но все за столом сидели молча, не шелохнувшись, будто ждали продолжения.

- С тех пор на земле есть два человека, над которыми не властна смерть. Первый - иудей Агасфер (Вечный жид. Прим. перев.). Он отказался помочь стью креста. Мало того: Агасфер плюнул на Него. Теперь он, не зная отдыху, странствует по миру, и всюду его встречают презрением и ненавистью.

А второй избавленный от смерти наш безымянный царь из страны кельтов, который также до сих пор пешком странствует по земле. Везде, где он встречается с нуждой, болезнью или страданием, он вступается во имя большего Царя Иисуса Христа и помогает людям.

(Окончание в следующем номере)

священник прочитал короткую проповедь, поздравил всех с праздником, окропил присутствующих крещенской водой. И ушёл....

Людей накрывает сначала волнение, потом самые нетерпеливые пытаются протиснуться поближе к воде. Но кто же их пропустит? Понятно, что воды хватит всем, но слаб человек. Как вот так взять



и пропустить другого, когда он тут не стоял? Многие не выдерживают, и начинается некое столпотворение. Иногда выходит священник, строго вразумляет православных, и это помогает. Но ненадолго.

Ситуация нормализуется минут через 20. когда самые нетерпеливые и эмоциональные набрали воды и ушли. Выстраивается 3-4 очереди, все ведут себя тихо, уже начинают пропускать вперёд себя пожилых или женшин с детьми, помогают друг другу уложить ёмкости с водой в сумки. Не все уходят сразу, покупают свечки, подают записки о молитве за своих родных, подходят к иконам.

Наконец в храме появилось свободное пространство и слышится голос: «Запускайте ещё 30 человек!» И вот в храм заходят замёрзшие люди. Окружают чаны с водой, слышится треск пустых бутылок, проходит несколько минут, каждый находит свою очередь, и наступает тишина.

«Безконечно можно смотреть на три вещи: горящий огонь, бегущую воду и на то, как работает другой человек». Многие, получив воду, говорят спасибо, поздравляют с праздником.

Крещение Господне

где ждал Его предтеча Иоанн.

И погрузился Иисус в поток.

..Тот путь привел Христа на Иордан,

который был Креститель и Пророк.

Лишь руки Иоанн над ним простёр –

И глас Отца отверз небесный створ,

вспять побежали воды Иордана.

и Дух явился голубем нежданно.

Благословленный, вышел из реки

Христос в иерихонские пески

и в дикий край, где не живёт и птица,

стопы направил - духом укрепиться.

святым Крещеньем обрученный с небом,

И Божий Сын, и все же - человек

Христос в пустыне дьявола поверг

Был дар Ему за этот подвиг дан –

И возвратился Он на Иордан

ковчег Завета Нового затеяв,

не топором творил его Христос,

а истиной, что грешникам понес,

на помощь взяв двенадцать иудеев...

Михаил Гусаров

молитвой и постом сорокадневным.

прославить Слово чудотворной силой.

продолжить путь и агнцем, и мессией.

Чтоб мир грехом безследно не зарос,

Некоторые, вытаскивая из сумок 5-6 бутылок, извиняются: «Это я не только себе, а на всю лестничную площадку». Мы выделяем тех, кто пришёл с банками и бидончиками, их без очереди. Это понятно. Кто-то уносит домой литров 10-15 крещенской воды. А бывает, протягивают одну малюсенькую бутылочку, как правило, молоденькие девушки. По-

нятно, они же не жили в СССР, жизни не знают.

Каждый год священник к проповеди добавляет информацию о святой крещенской воде, о Великой Агиасме. Что вся вода за эти два дня одинакова, потому что освящается одним чином. Что можно взять немножко, а дома доливать сколько надо, вода свойств не теряет.

Но всегда находятся люди, которые себе на уме. Так-то оно вернее, когда полнее. Концентрированнее... Да, встречаются и такие мнения. Нам не жалко, наливаем воды доверху все ёмкости. Правда, из-за этого очередь дви-

жется медленнее, но и время для подвига увеличивается. Попутно делаем замечания, чтобы на бутылках не было этикеток неподобных.

Поначалу каких только ёмкостей не несли. С водочными этикетками, винными, пивными. Одни раз обнаружили в бутылке какие-то камешки. Ну чтобы крещенская вода была ещё сильнее. Некоторые воспринимают замечания недовольно, но подавляющее большинство даже извиняется, мол, мы не знапи. Результат напино. В прошлый год только один принёс бутылку с водочной этикеткой. Некоторые настроены очень решительно: «Почему у вас нет проруби для купания?»

Неистощим на выдумки наш народ! Например, если набрать воды во время колокольного звона в одном храме, потом в другом и в третьем, да смешать вместе, то это будет самая сильная вода. Трёхзвонная называется. Достоевский ещё писал, что русский человек если врёт, то не из практической выгоды, а для того, чтобы произвести впечатление

Конечно, можно бы и посмеяться над таким язычеством. Но только как человек может разобраться в информации о крещенской воде, если он в храме бы-

вает 2 раза в год? Можно и в интернете прочитать, но для этого нужен хотя бы интерес к этой теме. Поэтому, все, кто присутствует на молебне, услышат о Великой Агиасме непосредственно от священника.

Воду разливаем и на третий день, освящённую ещё 19 января. К обеду и она заканчивается, а народ всё идёт. Проводится снова молебен, но уже обычным чином. Чин великого освящения воды проводится только два дня в

Народу в храме уже немного. Входит бабушка, озирается по сторонам. Замечает нас, мы уже на раздаче остались вдвоём, подходит и тихонько спрашивает: «Ребятки, я дала крещенской воды своему котику, так он вторые сутки спит, не просыпается. Не знаю, что делать». Мы как могли, успокоили её. Может быть, котик - единственное живое существо у неё дома.

Входит дед в храм, ему около 80-ти лет. Идёт прямо на нас, глаза светятся. Привожу дословно его обращение: «Я никогда не ходил в храм, ничего не умею. Но очень хочу ходить. Что мне нужно делать?» Мы сначала опешили, потом направили его всё же к священнику. Он идёт в сторону алтаря, и только тут мы одновременно замечаем, что он в шапке!

Один приходит в храм, чтобы ему стало лучше, другой для того, чтобы он сам стал лучше.

«Кто пришел сюда за водой, тот с волой и уйлет. А кто пришеп за Благолатью Божией, тот унесет в своих бутылочках именно эту целительную и помогающую Силу, Свет и Радость» (Из проповеди).

Даже те, которые приходят только за водой, но ведь приходят они в православный храм. Душа просит чего-то, теплоты, какой-то передышки от суеты, а иногда утешения. Святая вода подразумевает покой и мир в душе. Даже те, кто вообще в храм не ходит, знает, что есть Церковь, куда можно прийти, если что-то случилось.

Женщина, лет 70-ти, спрашивает меня, как правильно перекреститься. Это услышала одна из прихожанок. Есть такие активные не в меру. Тут же стала осуждать, как же жили, если перекреститься не умеете. Слава Богу, её тут же увела другая, по пути вразумляя о недопустимости осуждения. У женщины умер муж, и она первый раз в жизни пришла в храм. Показал ей, как перекреститься. Интересно, что она совсем не отреагировала на слова прихожанки. Молча перекрестилась, посмотрела на меня и спросила: «Правильно?»

Конечно, все мы далеко несовершенны. Кто-то видит свои недостатки, кто-то даже не подозревает о них. Апостол Павел писал: «Друг друга тяготы носите, и тако исполните закон Христов». В дни праздника Крещения Господня каждому из нас даётся ещё одна возможность понести тяготы друг друга.

Сергей Смирнов (РНЛ)

#### За Рождеством - Богоявленье

За Рождеством - Богоявленье: Смирен, - от Духа и воды Господь приемлет наш крещенье, В нём - не имеющий нужды.

Тот глас и голубь с небосклона, -Навек уже отражены В водах, что - одухотворённы, В стихиях, что - освящены...

И в ужасе застыв. Мессию. Имеющего рабский вид, Прозрев завесы вековые. Пророк Твой и Предтеча зрит...

Господь, исшедши из купели, Не ведающей берегов, -Подъемлет на пречистом теле Людское сонмище грехов

...А здесь - дома под косогором, -На пальцах можно сосчитать; Здесь - снег, мороз; здесь перед взором

Былое предстаёт опять:

Глава склонённая Мессии.

Глас с неба, Голубь, Иоанн; И - звёздным холодом Россию Объемлет - вышний Иордан! Николай Коновской, РНЛ

#### Стихи наших читателей Ожидание Рождества

Был Господь, Он есть всегда, Но не постичь нам тайны эти. В природе тихо, близость торжества, И краски темные на небе.

Но вот зажглась Вифлеемская звезда, И перед ней волхвы идут, И в небе ангелы поют, И пастухи спешат туда,

Где эта ночь нашла приют Младенцу Богу навсегда. Чтоб было меньше в нас страданий и тревог, Так ради нас на Земле родился Бог.

**Даниил Дедов**, 3 класс, с. Девица

Учредитель: Местная православная религиозная организация Приход Богоявленского храма г.Усмани Липецкой области, Липецкой Епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат). Газета зарегистрирована в Управлении Роскомнадзора по Липецкой области (г. Липецк).

Свидетельство ПИ № ТУ 48-00289 от 28.08.2014 г. Редакционный совет: протоиерей Виктор Нечаев, Михайлюк Б.П. (гл.редактор), Аввакумов А.И. (секретарь). Адрес редакции и издателя: 399370, Липецкая область, г.Усмань, ул.Воеводы Вельяминова 20-а. Богоявленский храм. Тел.: (47472)-4-25-40 E-mail: boris11@front.ru. Классификация информационной продукции: 12+

Газета нуждается в Вашей духовной и материальной поддержке!

Наш р/с: 40703810835180100292 в Липецком отделении № 8593 Сбербанка России г. Липецк, корр/сч: 301018108000000000604 ИНН 4816005339, КПП 481601001 БИК 044206604. Газета №2 от 31.01.2017 г. Отпечатана в ООО "Веда-социум".

Адрес типографии: 398055, г. Липецк, ул. Московская, 83. Подписано в печать по графику в 16.00. Фактически в 16.00. Сдано в 16-00 Заказ № Тираж 700 Цена свободная

Кто из нас не устает от суеты? На нее жалуются все - и верующие, и неверующие. Неверующие ругают суету потому, что она мешает провести время с родными или заняться любимым хобби. Верующие сетуют на то, что она не дает сосредоточиться, расстраивает духовную жизнь.

Суета сует - цитируем мы Екклезиаста, вздыхая о своей вечной спешке, непрекращающейся беготне, множестве попечений. И часто в сознании христианина возникает образ такого внешнего врага - суеты. В этом образе сливаются воелино не только спешка и несобранность как таковые, но и все наши семейные и гражданские обязанности, друзья, работа, увлечения и прочие мирские дела. И вот здесь мы рискуем направить вектор нашей духовной борьбы на ложную цель

Один знакомый протоиерей рассказал мне, как он, устав от общения с многочисленными прихожанами, решил прогуляться в парке, чтоб «отдохнуть от суеты». Как только вступил на парковую дорожку, вспомнил, что забыл позвонить тому-то и тому-то. Позвонил. Потом ветер донес запах кофе от стоящих недалеко ларьков. Сходил, купил.

Затем полезли мысли про грядущий годовой отчет перед начальством. Дальше ум переключился на две недописанные статьи, которые сегодня необходимо было закончить. Попутно в сознании возник образ матушки, настаивающей на встрече Нового года с ее родителями, тогда как протоиерей и вовсе не хотел праздновать - из-за чего между ними произошла некоторая размопвка

Ветер-соблазнитель снова донес приятный запах, на этот раз - любимых булочек с корицей. Решил, что купит уже на обратном пути. Пошарил в карманах - нет, ленег не хватит.... Снова вспомнилось, что обещал перезвонить одному человеку... и не одному, а трем..

Так прошел целый час, выделенный почтенным протоиереем для «отдыха от суеты». Увы, отдохнуть не получилось. Почему? Потому что суета - явление не внешнего, но внутреннего порядка. Суета, на которую мы непрестанно жалуемся, есть не что иное, как расстройство нашего ума.

«Что такое суета ума?» - спрашивает Златоуст. И отвечает: «Занятие суетными предметами. А что суетно, как не настоящее, о котором говорит Екклезиаст: суета суетствий, всяческая *cyema* (Еккл. 1,2)? - Но скажет кто-либо:

В редакцию портала «Православная Жизнь» приходят разные письма. В одних - люди высказывают слова поддержки, в других - обвиняют всех и вся. Мы отобрали несколько предъявленных обвинений в адрес православных и попросили Андрея Музольфа, преподавателя Киевской духовной семинарии, прокомменти-

- Андрей, мы бы хотели Вас попросить прокомментировать ряд претензий в адрес православных. Итак, обвинение первое - лицемерие. Христиане, мол, только любят говорить о любви, но сами не очень-то любят ближних. Слова с делами у православных расходятся. Верно ли такое

ровать их.

- Если в христианах нет любви - это вовсе не повол говорить о том, что наша религия ложная. Так, один известный православный богослов однажды сказал о себе: возможно, я и плохой человек, но все, что я говорю о Боге, - это истинная правда.

Если в нас нет любви - это признак нашего отчуждения не только от ближних, но и от Бога. Святой апостол Иоанн Богослов - апостол любви - говорит: «Кто говорит: «я люблю Бога", а брата своего ненавилит тот лжен ибо не любящий брата своего, которого видит, как может любить Бога, Которого не видит?» (1 Ин. 4:20)

Человек, к сожалению, не всегда достигает той высокой планки, которая называется «Православием», но все же к ней стремиться необходимо. За Литургией все мы на призыв священника: «Святая святым» - отвечаем: «Един Свят - Един Господь». Эти слова озна-

### Суета - это отсутствие доброй цели

если то и то суетно и ведет к суете, то для чего же оно существует? Если притом это - дело рук Божиих, то как же оно будет суетно?»

Чувствуете, как метко направляет святитель вопрос? В самую точку! И вот

«Послушай, возлюбленный! Не дела Божии назвал Екклезиаст суетными, отнюдь нет: не небо суетно, не земля суетна, нет! - Ни солнце, ни луна, ни звезды, ни наше тело. Ибо все это - добро

зело. Что же су-

Послушаем, что называет суетою сам Екклезиаст: насадих винограсотворих ми поющих и поющая... coтворих ми купели **60**дныя... и стяжание скота и стад много ми быстъ... CO-

брах ми злато и сребро... и видех, яко вся суета (Еккл. 2,6-11). Послушай, что говорит и Пророк: сокровиществует и не весть, кому соберет я (Пс. 38,7)!

Поэтому суета сует - великолепные здания, обилие и избыток золота, толпы невольников, шумно бегущих за тобою по площади, гордость и тщеславие, высокомерие и надмение, - все это - суета, ибо произошло не от Бога, но произвелено пюльми.

Почему, однако ж, это суетно? - Потому что не имеет никакой доброй цели. Суетны деньги, когда их расточают на удовольствия, но не суетны они, когда их употребляют на вспомоществование бедных».

Оказывается, суета не вокруг, а внутри нас! «Гордость и тщеславие, высокомерие и надмение» и прочие страсти - вот внутренние причины суетного образа жизни. Даже деньги могут не быть суетны, если служат добру. Цели и мотивы, движущие нашими действиями, сообщают духовное измерение всей жизни и делают ее либо суетной, либо

Рождается такой вопрос: почему не жаловались на суету наши предки? Разве они трудились меньше, чем мы? Разве более богато они жили? Нет. Всегда трудились и всегда нуждались. Трудились, но при этом не суетились. В мире было больше христианства, и жизнь была насыщена совсем другими смыс-

Изменился ли с тех пор человек духовно? Наверное, нет. Просто в жизнь мира все больше входит то, что апостол Павел назвал «отступлением» (ср. 2 Фес.2,3), а другие проповедники назы-

вают «секуляризацией» или «расцерковлением».

На глобальные процессы осуетения человека и отступления его от Бога, растянутые по времени на тысячелетия, указывает Евангелие. В разговоре о Своем Втором Пришествии Христос сравни-

вает жителей эпохи Ноя и обитателей Содома в годы пребывания там Лота.

Как было во дни Ноя, так будет и во дни Сына Человеческого: ели, пили, женились, выходили замуж, до того дня, как вошел Ной в ковчег, и пришел потоп и погубил всех. Так же. как было и во дни Лота: ели. пили. покупали. продавали, садили, строили: но в день, в который Лот вышел из Содома, пролился с неба дождь огненный и серный и истребил всех; так будет и в тот день, когда Сын Человеческий явится (Лк.17,26-30).

Обратим внимание на градацию греха. Диагноз времени Ноя: ели, пили, женились, выходили замуж. Это как раз то, о чем сказал Господь за сто лет до потопа: не вечно Духу Моему быть пренебрегаемым человеками [сими], потому что они плоть (Быт.6,3). Т.е. смысл жизни тогдашнего человека сводился к примитивным плотским желаниям - насыщаться пищей и совокупляться.

Но во дни Лота грех стал тоньше и умней. Содомляне ели, пили, покупали, продавали, садили, строили. Добавляется тема рыночных отношений. Выгодно купи, еще выгодней продай, «отожми» бизнес, устрани конкуренцию, перемани клиента, построй дешево - продай дорого. и т.д. Что же касается «жениться и выходить замуж» - нам известно, до чего в данном отношении дошел Содом.

Развращение содомлян неудивительно, потому что эволюция греха всегда касается всех уровней жизни человека. Осквернение души неминуемо ведет к осквернению тела, и чем хуже первое, тем страшнее будет второе.

Вот она, суета. Это внутреннее развитие страстей и грехов человеческих и проекция их в жизнь. Разруха, как 此 утверждал булгаковский профессор, не в клозетах. Она - в головах. Не внешние условия, но внутренняя суета ума рождает ощущение спешки и нехватки времени. Суета есть духовное состояние человека, а вовсе не множество дел.

Да, конечно, внешний сумбур тоже влияет на нас. «Многочисленное стечение житейских дел помрачает ясность ума и держит нас в темноте», - писал святитель Феофан Затворник. Но обилие святых, просиявших в XX веке, живших в приблизительно одинаковых с нами условиях, доказывает, что тайна духовной жизни лежит глубже внешней беготни и проблемы занятости.

Монахи ведь тоже вовсе не сидят на месте с четками в руках. Еще неизвестно, кто сегодня больше бегает по делам, миряне или монахи.

Здесь дело вовсе не в беготне как таковой. Кто любит Бога и понимает разрушительное действие греха, тот сохранит себя от всякой нечистоты и послужит Господу как в тишине монастыря, так и в шуме мегаполиса. Важна, опять же, мотивация и внутреннее устроение.

«Люби Бога и делай что пожелаешь» писал блаженный Августин. Об этом свидетельствует история Церкви, так рассуждают и другие святые. Об этом говорит жизнь и деятельность таких людей, как новопреставленная Елизавета Глинка.

Не близкие, не работа, не городской шум являются виною нашей внутренней неустроенности, а наша неохота трудиться всерьез для спасения своей души - служить Богу и ближним и очищать ум и сердце.

Вот и получается, что в жизни самых занятых в мире людей может вовсе не быть суеты, и в то же время самый свободный от попечений человек способен бездарно прожигать все свое драгоценное время.

В какой категории окажемся мы? Выбор всегда остается за нами.

Сергей Комаров

http://www.pravoslavie.ru/99921.html

#### За что не любят православных ......

чают, прежде всего, то, что только Бог Свят в полном смысле этого слова. Мы же, люди, становимся святыми исключительно по мере причастности к Нему как Источнику Святости.

Относительно же того, что у нас, христиан, зачастую слова расходятся с делом, можно сказать лишь одно: хри-

стиане - это такие же люди, как и все. И у каждого из нас есть свои слабости, свои недостатки, свои пороки. И когда наши недостатки берут верх - тот свет, которым христиане должны светить всему мир становится тьмой, закрывающей от

окружающих нас людей Бога.

Поэтому мы и должны прежде всего следить за тем, чтобы не стать соблазном для наших ближних, ведь последнее - одно из самых страшных духовных преступлений, так как «кто соблазнит одного из малых сих, верующих в Меня, тому лучше было бы, если бы повесили ему мельничный жернов на шею и потопили его во глубине морской» (Мф. 18:6).

- Второе обвинение: православные всех осуждают. И этим нарушают данную Христом заповедь «Не судите». Православные осуждают всех, кто не ведет такой же образ жизни, как они. Всех инакомыслящих. Имеет ли это утверждение основание?

- Все зависит от человека. Бог не ломает человека, даже когда он приходит в Церковь. У каждого из нас всегда остается свобода выбора - жить вместе со своими грехами и пороками или же освободиться от них. Точно так же дело обстоит и со страстью осуждения.

Если бы Бог менял человека сразу

же после Крещения, например, или после участия в других Таинствах это был бы уже не человек, а некий робот, запрограммированный только на добро.

Но Господь, по словам В. Н. Лосского, всегда идет

на большой риск, предлагая человеку Свою благодать во спасение, от которой каждый из нас имеет право отказаться.

Осуждение же, по словам преподобного Антония Великого, очень коварный грех, потому что, осуждая коголибо за те или иные проступки, мы, сами того не замечая, можем впасть во власть осуждаемого нами греха и, таким образом, из осуждающих легко сами станем осуждаемыми.

Самый лучший пример относительно возможности или невозможности осуждения ближних дал нам Сам Господь наш Иисус Христос, когда жене, взятой в прелюбодеянии, сказал: «Я не осуждаю тебя; иди и впредь не греши» (Ин. 8:11). Он показывает, что мы должны с сострадательностью относиться к слабостям наших ближних, осуждая не самого человека, а только грех, который разрушает нашу при- 🐚 роду изнутри.

Святые отцы, бытие которых является для нас образцом подлинной духовной жизни, никогда не считали себя выше или лучше других, например, нехристиан.

Многие подвижники говорили о себе: «Все спасутся, один я погибну», но никто из них не утверждал: «Я один спасусь, а все остальные погибнут». Об этом следует помнить всем нам.

- Третье обвинение православные ограниченны, узко мыслят, игнорируют культурные, этнические, социально-экономические, интеллектуальные факторы, отрезая себя от огромного ресурса многовекового Прокому ентипуйте луйста.
- Православные никогда не игнорировали культурные, этнические или же интеллектуальные факторы. Святитель Филарет, митрополит Московский, писал: «Вера Христова не во вражде с истинным знанием, потому что не в союзе с невежеством». Об этом же сказал и великий ученый-естествоиспытатель М. Ломоносов: «Правда и вера суть две сестры родные, дочери одного Всевышнего Родителя, никогда в распрю между собой прийти не могут, разве кто из некоторого тщеславия и показания собственного мудрствования на них вражду восклеплет».

Таким образом, мы видим, что невежество - это не обязательно признак верующего человека. Если мы посмо-(Окончание на 5-й стр.)





Усмань Правосавная"№2-2017 г.

Какое-то время, довольно долгое, я жил в Германии. Зачем-то. Чаще — из-за заработка, изучения языка, друзей и постоянных путешествий, необходимых и не очень. Вспоминается история о «Драконе Хельге», которую так прозвали за уж слишком немецкий характер даже сами немцы. О том, что никаким драконом эта бабушка не оказалась, как выяснилось впоследствии. И многим православным можно у нее поучиться.

Дракона Хельгу терпеть не могли подростки. Дракон Хельга вызывал страх у взрослых района. Страх передавался детям, испытывавшим перед ней мистический ужас. Старики нашего квартала Хельгу почему-то любили и часть своей пенсии неизменно оставляли в её мясной лавке.

Подростки быстро переиначили её фамилию, и из Хельги Кольдреп она стала Хельгой Кебаб. Не переставая быть Драконом при этом, конечно. Частенько стены мясной лавки были исписаны пожеланиями Дракону — либо найти своего Зигфрида в конце концов, либо обернуться уже красавицей. Кебаб лютовала и неистовствовала, оттирая незатейливые пожелания и грозя всеми небесными карами.

Наше знакомство с Драконом убедило меня в правильности выбранной клички. Приехал в Германию ровно в четыре утра. И без объявления — традиции соблюдать надо. Тишина в городе над вольной рекой Рейном. Ни машины, ни велосипеда, ничего — благодать немецкая. Только птицы свистят по-нав водоёмом. Отнаслаждался свистом, пошёл домой. Перекрёсток. «Зебра». Перехожу. Скрипучий голос, каркающий, с присвистом, я аж подпрыгнул от неожиданности:

- Молодой человек, на красный свет надо стоять!» Нормальный такой «гутен морген»: стоит бабка у светофора, ждёт, главное, зелёного света и возникает почём зря.
- Бабушка, говорю, здравствуйте. А ничего, что первой машины, которая тут, может быть, проедет, ждать часа полтора? А ничего, что я домой желаю и "зебру" эту вашу преодолею секунд за пять? И нечего тут призраком пейзаж оживлять. Улитка проползёт и то весь город услышит, а вы тут в платочке под деревом стоите страшно же».
- Я повторяю: на красный свет надо стоять. Стоять ("Хальт")!!!» три восклицательных знака ещё припечатала весь квартал точно проснулся.

Смылся я подальше, в общем: вот тебе и соловушки рейнские с утра пораньше, — думаю.

Друзья утешили, сказали, что мне ещё сильно повезло: Дракон Хельга может читать нотации и нравоучения часами. «Ты, — говорят, — пропустил её пассаж про то, что правила дорожного движения написаны кровью и что соблюдать надо не только ПДД, но главное — заповеди, потому что заповеди тоже написаны кровью всего человечества и Бога — о как! А то, что она с утра по листве протезами щёлкает, так это потому что Кебаб держит мясную лав-

(Окончание. Начало на 4-й стр.)

трим на жизнь величайших ученыхисследователей, оставивших свой неизгладимый след в той или иной науке, то увидим, что большинство из них были людьми верующими. Вера нисколько не мешала им трудиться во благо науки.

И даже наоборот: по словам многих ученых, именно вера была тем движущим фактором, который способствовал исследователям в продвижении вперед. Так, известный физик лорд Кельвин говорил: человек не должен бояться мыслить свободно, ибо через мышление, через науку мы обретаем веру в Бога.

- Следующее обвинение: нехристианское общение в соцсетях. Например, православные размещают язвительные и обидные материалы, стараются унизить, оскорбить собеседника, насмеяться над ним. Околоцерковных пользователей такое общение в соцсетях отталкивает от Православия. Люди, мол, годами ходят в церковь, а ведут себя как варвары: самодовольно осуждают других, причиняют боль своим же,

## Дракон Хельга

ку и всегда приходит на работу раньше всех.

И время в районе делится не на ночь и день, а на "до Дракона" и "после Дракона". Она шибко правильная и требует, чтобы правила соблюдались всегда и неукоснительно. Иначе, — говорит, — никакой жизни в Германии не будет — будет, как во всём остальном апостасийном мире. Слово-то ещё выучила: апостасия! А что это вообще такое, никто и не знает. В лавке у неё — цитаты благочестивые из Библии развешаны, чётки во всю стену и девиз: "Ога et labora" (молись и трудись) — ясен пень, ненормальная. Из Баварии, наверное».

Посмеялись Забыли. Дел было невпроворот, и касались они исключитель-«labora» о молитве если кто и вспоминал, то про себя. Стройка, контракпереводы, переезды — Дракон Хельга Кебаб где-то остался подсознании

образчиком тупого законничества.

И как-то так получилось, что вовремя нам денег не заплатили, несмотря на всю нашу работоспособность. Ждите, — говорят, — граждане и неграждане. Потерпите хоть пару деньков, а лучше неделю-две. Проблемы у фирмы. Можно сказать, кризис: после Рождества и Нового года нет у нас денег. Энтшульдигунг (извинение) за это прискорбный.

Кто-то предложил устроить забастовку. Я встрял, говорю: «Давайте лучше голодовкой пригрозим. К тому же жрать и в самом деле нечего, да и не на что. Совместим приятное с полезным». Посмеялись, подвигали впалыми щеками.

Наутро стало совсем невмоготу. Походили по городу, насобирали пустых бутылок и банок, сдали в супермаркете — получилось несколько несчастных марок. Ну, как несчастных: если с умом покупать, то пару дней протянем.

- А иди-ка ты в магазин, купи-ка макарон с помидорами, а то мы двигаться больше не можем, голодно нам. Успехов. До свидания. Может быть». Пошёл, что делать.

Дракон Хельга как раз стояла перед лавкой и верещала по поводу новой оскорбительной надписи, сделанной тупыми подростками на стене. В гневе отбросила тряпку, которой пыталась оттереть грязь. Безуспешно пыталась, только разводы оставила. Апостасия, не иначе. А сквозь витрину видны все эти окорока, бифштексы, колбасы с котлетами — ноги сами завели в лавку, я и подумать не успел.

«Здравствуйте, фрау... Кольдреп», уф, вспомнил хоть фамилию, а то за Кебаб бы точно пришибла. Тряпку ей веж-

православным. Что-то не так тогда с

внутренний мир человека, притом не-

важно, какого он вероисповедания.

Православный христианин всегда ста-

рается исполнять заповеди Христовы,

узнают все, что вы Мои ученики, если

будете иметь любовь между собою»

показателем, так сказать, лакмусовой

бумажкой нашей человечности Вель

зачастую мы не можем или не хотим

в силу различных причин, например -

стыда или лицемерия, сказать своему

ближнему все то, что мы о нем думаем.

В соцсетях же каждому из нас не соста-

вит труда восполнить этот пробел, так

как всегда есть возможность скрыться

за маской выдуманного персонажа и

таким образом облить кого-нибудь гря-

вымышленным ником, все равно

просторы интернета развязывают

наши мысли, и мы позволяем себе

А если даже мы и не прячемся за

Соцсети же стали очень хорошим

В таких ситуациях раскрывается

о люови. «110 тому

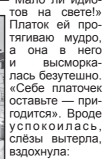
вашей верой...

первая из которых

(Ин. 13:35).

ливо подаю, которую она в сердцах на землю швырнула, а я, такой хороший и порядочный, поднял. Дракон что-то не оценил моего геройства — он был занят: плакал за прилавком. От обиды, я так понимаю.

- Ну почему люди такие злые? всхлипывала. Ведь Рождество же только что было, Новый год отгремел. Все поздравляли друг друга, подарки дарили зачем же так себя вести? Это ж никакого порядка не будет в Германии!»
- Да ладно вам, фрау Кольдреп, плакать, — говорю. — Мало ли идио-



- Чего изволите?» и смотрит-то

уже не строго, а по-доброму, немного даже скорбно и с пониманием.

- Жить, говорю, изволяю. У вас так вкусно в лавке пахнет, до улицы ароматами несёт, а я два дня не жрамши. И ещё три ваших соотечественника пожить не против. Вот, думаю, угостить их мясом Рождество скоро всё-таки. Только деньги сейчас посчитаю, погодите». Прищурилась:
- Не путай, а? Рождество было недавно! Совсем ничего не знают. Отступники, я так и знала.
- Так это по новому стилю, а мы отмечаем по старому, в январе.
  - ?! "Мы" это кто?
- Сказал же: я и трое ваших, не считая собаки. Дайте полкило колбасы», вздыхаю. На макароны только-только осталось, какие уж тут помидоры!..
- Православный, что ли, да? и улыбается нагло. Грек, да?
- Почти. Колбасы дайте. Пожаалуйста.

Дракон Хельга, не переставая издевательски улыбаться, достаёт говяжью вырезку размером с бегемота и начинает её запихивать в гигантский пакет.

- Стой, бабка! — ору. — У меня таких денег отродясь не было.

Кебаб так смотрит поверх очков и выдаёт:

- День без доброго дела — пустая трата времени. Это закон! Заповедь! Гебот! Вот это вот возьми, тащи домой, и поедайте на Рождество за моё здоровье. Стоп ("хальт" прозвучало сердечнее, чем при первой встрече): так это получается, что праздник продолжается всё ещё? Так это же хорошо, а? Деньги убрал. Убрал, я сказала. Дарю. Ради

такие высказывания, которые мы вряд ли бы смогли произнести в личном общении. И плохо здесь не столько то, ЧТО мы говорим, сколько то, КАК мы это говорим, какую технику для этого используем. К сожалению, имя техники - лицемерие.

Мы сразу стараемся очернить нашего оппонента, который, по сути, является нашим ближним, по максимуму - так, чтобы все узнали, насколько он плохой человек, забывая при этом заповедь Божию:

«Если согрешит против тебя брат твой, пойди и обличи его между тобою и им одним; если послушает тебя, то приобрел ты брата твоего; если же не послушает, возьми с собою еще одного или двух, дабы устами двух или трех свидетелей подтвердилось всякое слово; если же не послушает их, скажи церкви; а если и церкви не послушает, то да будет он тебе, как язычник и мытарь» (Мф. 18:15-17).

Беседовала Наталья Горошкова

http://pravlife.org/content/zachto-ne-lyubyat-pravoslavnyh\_\_\_\_ Христа потому что.

Честно говоря, надо всей этой драконовой эортологией у меня уже не хватало сил размышлять: изнемог у меня всяк глагол — и от восхищения, и от голода, если уж совсем честно. Махнул ослабевшей рукой на прощанье и потащил своего бегемота домой. Оживил спящую трудовую артель.

У артели вдруг совесть проснулась, на следующее утро: «Э, получается, Дракон нам жизнь спас, и мы тут ваше Рождество отмечаем. Фолькер, зови её к столу. Иди-иди». Фолькер звонит, потом сообщает: «Она не может: у неё работа до пяти. Иначе нельзя, говорит. Плачет опять чего-то».

— Трубку дай. Фрау Кольдреп, вы в Рождество Христово разве работаете? Вот именно. Идите к нам. Ждём». Друзья удивлялись, как это я смог заставить Дракона нарушить все мыслимые и немыслимые правила-геботы. И ведь действительно пришла! Нарядная, торжественная — ужас! Мы быстро в пиджаки с галстуками всунулись, свечи на столе зажгли, кофе варить начали.

Сидели, беседовали. Оказалось, что никакой это тебе не дракон и не кебаб, а очень добрая бабушка, фрау Хельга Кольдреп. Мужа на войне потеряла, на Восточном фронте. С тех пор так и живёт. Просто она считает, что жить надо по правилам. А главное правило — это, оказывается, любить ближнего как самого себя. Иначе будет плохо всё. а это неправильно.

Кто-то проворчал, что «неправильно — это когда тебе заработанные деньги не отдают». «Что-что?» — строго переспросила. Пришлось объясняться. Мол, затягивают с жалованьем, «завтраками» кормят.

- А кто у вас там главный? Кто? Телефон мне дай. Ханнес? Кольдреп безпокоит. И будет безпокоить до тех пор, пока (фамилии скажите)... а, уже понял всё, да? Нет, не завтра, а сейчас. Бургомистру привет».

Деньги нам перевели через полчаса. Стену лавки мы отчистили и покрасили заново, вызывая недоумение и насмешки у местной пацанвы. Хотели, чтобы это было безплатно, но — что такое наши желания и правила фрау Кольдреп? Я себе новые ботинки справил. В которых дорогу переходить можно только на зелёный.

Петр Давыдов

http://www.pravoslavie.ru/99 955.html

# Чудо явления святого првомуч. Стефана русскому афонскому старцу Никострату (Кириллову)



Память святого апостола первомученика и архидиакона Стефана торжественно отметили 9 января в различных обителях Святой Горы.

Святого првомуч. Стефана святогорцы чтут с особым благоговением и любовью. Так соборный храм (кафоликон) древнего афонского

монастыря Констамонит посвящен првмч. архидиакону Стефану. Также здесь хранятся правая рука св. Стефана и его чудотворный образ.

Кроме того, в административном центре афонской «монашеской республики» - Карее, расположена часовня св. првмч. Стефана. С последней связано чудо явления в конце 1920-х гг. святого Стефана антипросопу (представителю) Русского Свято-Пантелеимонова монастыря в Карее о. Никострату (Кириллову).

Об этом чуде греческим СМИ по случаю праздника поведал член-корр. Афинской академии и заслуженный профессор Салоникского универси-

(Окончание на 6-й стр.)

"Усмань Правослвная"№2-2017 г.

От редакции: Краткий евангельский рассказ о поклонении волхвов Божественному Младенцу (Мф. 2, 1-12) ясно свидетельствует нам о том, что и языческая неплодящая церковь, подобно ветхозаветной иудейской, была приготовлена Божественным Промыслом к принятию Обетованного Мессии и действительно приготовилась к сему в лице лучших своих представителей - восточных мудрецов. Языческая неплодящая церковь узнала чаяние языков (Быт. 49, 10) и в лице волхвов преклонилась перед дивным Младенцем, Который вскоре имел собрать воедино расточенные чада Божии.

Некоторые из отцов и учителей Церкви (Златоуст, Киприан, Тертуллиан, Августин) полагают, что волхвы были царями, если не в смысле вождей или предводителей небольших племен, то в смысле старост небольших городов. Относительно числа волхвов существует разное предание, но по обыкновенному представлению, возникшему, по всей вероятности, от тройственности даров, их было трое. Предание сообщает имена трех волхвов и описывает их наружность: Мельхиор - старец с седыми волосами и длинною бородою, Каспар - румяный и безбородый юноша, Валтасар - смуглый человек зрелых лет. В Кёльнском соборе находятся черепа этих трех волхвов-царей, увенчанные драгоценными коронами; их перенес в Кёльн император Барбаросса в 1200 году.

Об авторе: Владимир Линденберг, из древнего русского рода Челищевых, родился в 1902 году в Москве. Крестник преподобномученицы Великой княгини Елизаветы Феодоровны. В 1918 году вместе со своим отчимом выехал в Германию. Скончался в 1997 году

Три святых царя играли в моей жизни большую роль с самого дет-

Мы жили в подмосковной усадьбе в Гирееве. Каждое Рождество к нам в Белый дом приходили три святых царя. С раннего утра я с нетерпением ждал, когда же они появятся в парке - красивые, в золотых коронах, обвешанные блестяшей мишурой. Вот они важно шествуют мимо парадной двери, громко стучат и входят в дом..

Я знаю, что это деревенские ребята, и короны на их головах самодельные, из бумаги, и колядуют они, распевают рождественские песни, чтобы наполнить свои мешочки конфетами, яблоками, орехами... Но все это не важно.

Я знаю, что угольно-черный цвет лица царя Вальтазара - от обыкновенной жженой пробки, лукаво сверкают знакомые светло-голубые глаза - но я не хочу узнавать одного из моих деревенских приятелей, для меня он - святой царь... После каждой колядки цари выжидающе замолкали, и в их мешочки сыпалось угощение. Тогда цари начинали петь новую колядку, и так до тех пор, пока видели: больше они уже ничего не

Еще раз на прощание поздравив всех с праздником, с Христовым Рождеством, они уходили, часто недовольные размером вознаграждения за труды. А мне, и сестричке Вере, и двоюродному

брату Алеше так хотелось, чтобы они пели еще и еще - пусть хоть все наши сладости перейдут в их мешки..

Позже мы сами стали играть в царей. Когда мы, дети, получили доступ к сундукам, для нас перед Рождеством это становилось величайшим праздником. Открывать сундук приходилось с огромными усилиями, при этом его крышка так пронзительно скрипела, как будто не хотела отдавать хранящиеся столетиями сокровища в руки детей.

Мы с восхищением разглядывали великолепные выцветшие атласные одеяния прабабушек, представляя себе, как гордо выплывали они в роскошных платьях в бальную залу, как почтительно раскланивались, придерживая пыш-

ные юбки. перед самим Петром Beликим, перед его дочерью императрицей Елизаветой или перед Екатериной Великой. Бережно pacправляли эти великолепнаряды, наслаждалегким лись сладким запахом тления.

тоже праздничным.



С утра пораньше мы приходили в Старый дом, одевались в костюмы парей, и тут с нами происходили необыкновенные превращения. Богатые, изысканные ткани, красивые короны придавали нам необычную важность. Мы были уже не живые, шумные и невоспитанные дети - мы приобретали сакральное достоинство и вели себя как волхвы-мудрецы или цари.

Движения наши становились плавными, широкими, несколько замедленными, говорили мы торжественно, «мудрыми» словами, тихим голосом. Мне и в голову не приходило посмеяться над маленькой Верой или Алешей - и я сам, и они ощущали себя в качестве святых

В стройном порядке, чинно и благородно шествовали мы через огромный парк, иногда останавливаясь и кланяясь деревьям и кустарникам, которые нам почему-то особенно понравились. Мы клали поклоны перед могилами предков в кладбишенской часовне. Затем мы благоговейно молились в маленькой церкви, которая была построена ханом Гиреем в XII столетии.

Затем так же чинно, не торопясь мы возвращались в дом. В зале стояла большая рождественская ель. Под ней дядя Ваня каждый год искусно устанавливал старинный вертеп. Собственно, это был целый итальянский городок. На крутом горном склоне стояли домики и часовня. Пастухи с овцами на спинах спускались вниз с крутой горы. Под соломенной крышей - ясли, в них Младенец Христос, рядом сидят Мария и Иосиф; осел и вол склонились над яслями - наверное, жевали пелены Божественного Ребенка. Слева, рядом с яслями. стояли, преклонив колена, три царя. принесшие Спасителю дары - золото. ладан и смирну. Немного поодаль сильные, красивые юноши с трудом удерживали породистых царских коней.

Правда, один красавец конь стоял на трех ногах, у других фигур тоже были

> некоторые неисправности: v кого-то отвалились пальцы или даже целая рука, у кого-то были повреждены носы. Еше бы: более ста лет ЭТИ фигуры сочельник аккуратно бережно распаковывались и устанавливались вокруг яслей. Однако праздник Рож-

дества заканчивался, служанки были утомлены продолжительным постом и праздничными хлопотами, и отыгравшие свою роль фигурки безцеремонно, как попало, убирали в ящики, перекладывая опилками, и переправляли на чердак до следующего Рождества.

Слуга Микола объявлял, что подан чай. Мигом исчезала вся наша прежняя святость и царское достоинство, мы сдергивали нетерпеливо с себя приставшие одеяния и бросали их, знаки царского достоинства, без всякого уважения на пол. Няня молча, с упреком в глазах качала головой и убирала за нами. А мы спешили как можно быстрее оказаться в чайной гостиной. Теперь мы были обыкновенные дети - Вера и Бобик из Белого дома и Алеша из голицынской

Однако мои мысли постоянно вращались вокруг событий праздника Рожде-

- Откуда и почему три святых царя? В нашей Библии ведь говорится только о волхвах. И о воле и осле там ничего не сказано!

Дядя Ваня посмотрел на меня оценивающе. Он знал мою дотошность и понимал, что просто так от моих вопросов не отмахнешься.

 Евангелие основано на Ветхом Завете, который содержит много пророчеств о пришествии, жизни и смерти Христа. Так, в псалме 67-м сказано: «Ради храма Твоего в Иерусалиме цари принесут Тебе дары». И в 71-м псалме: «Цари Фарсиса и островов принесут ему дань;

генда, согласно которой приветствовать Иисуса шел еще и четвертый святой царь. Он был родом с далекого неизведанного Севера. Он тоже вычитал из звезд Пророчество о рождении Младенца царского рода и отправился на поиски Его. В дар Ему он взял мешок янтаря - то, чем была богата его северная страна. Когда он на своем пути повстречал трех других царей, тоже шедших поклониться Младенцу, он пошел вместе с ними, куда вела их звезда.

и Вальтасар.

Однако на пути они нашли тяжело израненного купца, на караван которого напали разбойники. Царь северной страны перевязал ему раны и взял его с собой. Однако цари не могли задерживаться - звезда, которая указывала им путь, не стояла на месте. Тогда четвертый царь остался с раненым один. На третий день купец умер на руках северного царя. Похоронив его, северный владыка двинулся дальше. Помните историю о милосердном Самарянине. сообщенную Иисусом? Она сходна с историей четвертого царя.

цари Аравии и Савы принесут дары».

Евангелист Матфей рассказывает о

том, что «пришли в Иерусалим волхвы

с Востока и говорят: где родившийся царь Иудейский?». Их было трое. Потом

сложилось предание, что эти восточные

мудрецы были цари - Каспар, Мельхиор

Однако у нас на Руси существует ле-

Царь тщетно искал звезду - он не мог ее больше видеть, однако точно знал, что она указывала путь на восток. Однажды он проходил через деревню и услышал громкий плач из одного дома. Войдя в дом, нашел отца семейства мертвым. Жена его лежала при смерти в постели. Вокруг нее стояли пятеро маленьких детишек, растерянных и безпомощных, и не было никого поблизости, кто бы захотел им помочь.

Царь отправился к трем старейшинам деревни, попросил их позаботиться о сиротах и передал им мешок с янтарем - дары, предназначенные для Царя, Которого он шел приветствовать. Дальше он отправился с пустыми руками, однако это его не смущало.

Проходя один город, царь был поражен: на базарной плошади продавали рабов. Такого на его родине не было. Там жили только свободные люди и не было никаких рабов. Как раз в это время был выставлен для продажи юноша. Его мать рыдала и ломала от отчаяния руки - ведь это был ее единственный сын, ее кормилец.

Горе матери глубоко тронуло северного царя. У него не было денег, не было ничего, что могло бы послужить выкупом за юношу. Но он предложил себя вместо юноши в качестве раба. Торговец посмотрел на него оценивающе, пощупал его мускулы и согласился на сделку. Молодого человека отпустили к своей матери, а царя приковали вместе с другими рабами к галере.

Он потерял счет годам, пребывая в унизительном состоянии рабского бесправия, прикованный к галере. Он не жалел о том. что заложил свою жизнь: сокрушался только, что не может достигнуть своей цели - приветствовать нового Царя в Его достоинстве.

Однажды на галеру напали пираты. Все офицеры были перерезаны, а рабы высажены на берег и стали свободными. И северный царь продолжил свой путь дальше. И вот пришел он в огромный город. Город этот назывался Иерусалим. Был канун большого праздника. Ему повстречалась странная процессия.

Изможденный молодой человек нес на себе очень тяжелый крест. За ним следовали священники, солдаты и народ. Лица людей были перекошены злобой и ненавистью, не было ни одного радостного человека, как это приличествовало бы празднику. Когда царь проходил мимо крестоносца, их взгляды встретились.

Царь содрогнулся: где он уже видел это лицо? Почему этот человек кажется ему таким знакомым и даже родным? Он похож на купца, скончавшегося от ран; однако похож и на отца семейства, детей которого удалось спасти от голодной смерти. Но как напоминает он и юного раба, освобожденного от галеры! Совершенно невероятно - как все они могли слиться в одном лике?

Царь последовал за процессией. И вот они дошли до Голгофы - места

[russkogo-monastyrya/chudo-

Прославив Госпола отны-святогорны с особым благоговением и благодарностью совершили Божественную литур-

#### Справка портала Afonit.info:

Схииеромонах Никострат (мирское имя - Николай Иванович Кириллов). Кпестьянин из Московской губепнии. Богородского уезда, Гребеневской волости, села Хомутова. Родился в 1881 году. Рост средний, волосы темнорусые, глаза карие. Принят в Свято-. Пантелеимонов монастырь 22 апреля 1909 года, пострижен в рясофор 23 февраля 1911 года. В 1914 году был мобилизован на І-Мировую войну, возвратился на Афон в 1919 году. Пострижен в мантию 28 февраля 1920 года, в схиму - 28 марта 1929 года. Рукоположен в иеродиакона 2 февраля 1926 года. Послушание проходил в Карее, с 1926 по 1928 год был антипросопом Свято-Пантелеимонова монастыря при Священном Киноте. Рукоположен во иеромонаха в 1941 году. Преставился 25 ноября 1958 года.

http://afonit.info/novosti/novosti-

(Окончание. Начало на 5-й стр.)

тета Антоний-Эмиль Тахиаос. По его словам, случай этот произошел между 1926 - 1928 гг. в Карее, а поведали о нем афонские старцы во время визита ученого на Афон в 1951 году.

Как отметил г-н Тахиаос хали в столицу Афона, в Карею, и сразу направились в Священный Кинот. Там нас встретил старец Григориос Дионисиатский, который позаботился о нашем проживании на Святой Горе. Он любезно проводил нас в часовню св. апостола первомученика Стефана в Карее, где мы и услышали о чуде, связанным со святым.

Однажды, в конце 1920-х гг., во время панигира в честь св. Стефана, о. Григориос за неимением своего диакона пригласил антипросопа (представителя) Русского Свято-Пантелеимонова монастыря в Карее, отца Никострата (Кириллова), который на то время уже около 20 лет подвизался на Святой Горе, но при этом оставался простым скромным иеродиаконом. Благочестивый о. Никострат прибыл в назначенное время. но как только он вошел в часовню, где его уже ожидали отцы и братия, он, посмотрев на царские врата, неожиданно остановился и сказал: «Зачем вы меня пригласили,



Присутствовавшие греческие отцы и братия изумились и возразили о. Никострату, что в храме нет никакого диакона... Некоторое время отец Ни-

v вас же есть

свой диакон,

который уже

и в стихарь

облачился?»

кострат молча стоял как вкопанный, а потом со слезами на глазах воскликнул: «Это был он! Я его видел как живого, такого светлого, в одеянии и с кадилом в руках!» И показал на икону святого Стефана, стоявшую в иконостасе.

Это чудо вызвало неимоверное восхищение среди присутствующих.

(Продолжение на 8-й стр.)

среда. Прп. Макария Великого, Египетского (390-391). Свт. Марка, архиеп. **Ефесского** (1444). Блж. Феодора, Христа ради юродивого, Новгородского (1392). Прп. Макария Римлянина, Новгородского (XVI-XVII).

Прп. Макария, постника Печерского, в Ближних пещерах (XII). Прп. Макария, диакона Печерского, в Дальних пещерах (XIII–XIV). Обретение мощей прп. Саввы Сторожевского, Звенигородского (1652). Мц. Евфрасии девы (303). Прп. Макария Александрийского (394-395).Прп. Антония, столпника Марткопского (VI) (Груз.). Свт. Арсения, архиеп. Керкирского (VIII). Прп. Евфимия исп. (XX)

Сщмч. Петра Скипетрова пресв. (1918); сщмч. Николая Восторгова пресв. (1930); мч. Феодора Гусева (1940).

День интронизации Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

**2** четверг. Прп. Евфимия Великого (473). Прпп. Евфимия схимника (XIV) и Лаврентия затворника (XIII-XIV), Печерских, в Дальних пещерах. Прп. Евфимия Сянжемского, Вологодского (ок. 1465). Мчч. Инны, Пинны и Риммы (I–II).Мчч. Васса, Евсевия, Евтихия и Василида (303). Сщич. Павла Добромыслова пресв. (1940).

3 пятница. Прп. Максима Исповедника (662). Мч. Неофита (303-305). Мчч. Евгения, Кандида, Валериана и Акилы (III). Прп. Максима **Грека** (1556). Мц. Агнии девы (ок. 304). Прп. Анастасия исп. (662). Сщмч. Илии Березовского пресв. (1938).

Ктиторской (IV) и именуемой "Отрада", или "Утешение" (807), Ватопедских икон Божией Матери.

4 суббота. Ап. Тимофея (ок.



96). Прмч. Анастасия Персянина (628). Прп. Макария Белевского чу-Жабынского, дотворца (1623). Прмч. Анастасия, диакона Печерского, в Ближних пещерах (XII). Мчч. Мануила, Георгия, Петра, Леонтия епископов, Сиония, Гавриила, Иоанна, Леонта, Парода пресвитеров и прочих 377-ми (ок. 817).

Сщичч. Иоанна Успенского и Евфимия Тихонравова пресв.

5 воскресенье. Неделя о мытаре и фарисее. Собор новомучеников и исповедников Церкви Русской. Сщмч. Климента, еп. Анкирского, и мч. Агафангела (312). Прп. Геннадия Костромского, Любимоградского (1565). Собор Костромских святых. Перенесение мощей свт. Феоктиста, архиеп. Новгородского (1786). Прп. Мавсимы Сирина (IV).Прп. Саламана молчальника (ок. 400). Свт. Павлина Милостивого, еп. Ноланского (431).Воспоминание VI Вселенского Собора (680–681).

Прмч. Серафима Булашова, прмцц. Евдокии Кузьминовой и Екатерины Черкасовой, мц. Милицы Кувшиновой (1938).

Поминовение всех усопших, пострадавших в годину гонений за веру Христову.

6 понедельник. Прп. Ксении (V). Блж. Ксении Петербургской (XIX). Свт. Герасима Великопермского, Устьвымского (1441). Мч. Иоанна Ка-Устьвымзанского (1529). Мчч. Вавилы Сицилийского и учеников его Тимофея и Агапия (III). Прп. Македония, сирийского пустынника (ок. 420). Перенесение мощей прмч. Анастасия Персянина (VII). Мч. Николая Цик<u>у</u>ры (1918).

вторник. Свт. Григория Богослова, архиеп. Контантинопольского Прп. Анатолия Оптинского, Старшего (1894). Сщич. Владимира, митр. Киевского и Галицкого (1918). Свт. Моиархиеп. Новгородского (1362). Мц. Филицаты и сыновей ее: Ианнуария, Феликса, Филиппа, Сильвана, Александра, Виталия и Марциала (ок. 164). Прп. Поплия Сирийского (ок. 380). Прп. Мара певца (ок. 430). Сщич. Петра, архиеп. Воронежского (1929); сщмч. Василия, еп. Прилукского (1930); сщмч. Стефана Грачева пресв., мч. Бориса Заварина (1938).

Иконы Божией Матери, именуемой "Утоли моя печали" (принесена в Москву в

8 среда. Прпп. Ксенофонта, супруги его Марии и сыновей

их Аркадия и Иоанна (V-VI).

го (1262). Мчч. Анании пре-

свитера, Петра, темничного

стража, и с ними семи воинов

(295). Прп. Симеона Ветхого

(ок. 390). Перенесение мощей

прп. Феодора, игумена Сту-

дийского (845). Свт. Иосифа,

Блгв. Давида IV Возобновите-

ля (Строителя), царя Иверии и

Абхазии (1125) (Груз.). Мч. Ио-

анна Попова (1938)

архиеп.

ПРЯВОСЛЯВНЫИ

Ксенофонта Робейско-

Сшмчч. Иоанна Гранитова и Леонтия Клименко пресв., Константина Зверева диакона и с ними 5-ти мучеников (1920).

12 воскресенье. Неделя о блудном сыне. Собор Вселенских учителей и святителей Василия Великого, Григория Богослова и Иоанна Златоустого. Сщмч. Ипполита и с ним мчч. Кенсорина, Савина, Хрисии девы и прочих 20-ти мучеников (III). Блж. Пелагии Дивеевской (1884). Прп. Зинона, постника Печерского, в Дальних пещерах (XIV). Прп. Зинона, ученика свт. Василия Великого (V). Мч. Феофила Нового (784). Блгв. Петра, царя Болгарского (967). Собор святых Пермской митрополии (перех.праздн.). Сщмч. Владимира Хрищеновича пресв. (1933); мч. Стефана Наливайко (1945).

13 понедельник. Безсребреников мчч. Кира и Иоанна и с ними мцц. Афанасии и дщерей ее Феодотии, Феоктисты и Евдоксии (311). Свт. Никиты, затворника Печерского, еп. Новгородского (1108). Мчч. Викторина, Виктора, Никифора, Клавдия, Диодора, Серапиона и Папия (251). Мц. Трифены Кизической.

14 вторник. Предпразднство Сретения Господня.

Владимирского (1238). Прп. Кирилла Новоезерского (1532). Прпп. Авраамия и Коприя Печенгских, Вологодских (XV). Мч. Иадора (III). Сщмч. Аврамия, еп. Арвильского (ок. 344–347). Прп. Николая исп., игумена Студийского (868).

Сщмч. Мефодия, еп. Петропавловского (1921); сщмчч. Евстафия Сокольского, Иоанна Артоболевского, Александра Минервина, Сергия Соловьева, Иоанна Алешковского, Александра Соколова, Николая Кандаурова, Алексия Княжеского, Николая Голышева, Алексия Шарова, Александра Покровского, Аркадия Лобцова, Бориса Назарова, Михаила Рыбина, Николая Поспелова, Алексия Лебедева, Димитрия Кедроли-Беднова, ванского, Иоанна Тихомирова, Петра Соколова пресв., прмчч. Серафима Вавилова, сия Бобкова, прмцц. Рафаилы Вишняковой, Анны Ефремо-Марии Виноградовой, Екатерины Декалиной и мчч. Иоанна Шувалова, Василия Иванова, Димитрия Ильинского, Феодора Пальшкова и Димитрия Казамацкого (1938).

18 суббота. Вселенская родительская (мясопустная) суббота. Память совершаем всех от века усопших православных христиан, отец и братий наших. Мц. Агафии

календарь в феврале Свт. Феодосия, архи-Черниговского (1696). Мц. Феодулии и мчч. Елладия, Макария и Евагрия (ок. 304) Прмц. Александры Каспаровой, мч. Михаила Амелюшкина (1942).

Елецкой-Черниговской (1060), Сицилийской, или Дивногорской (1092), и именуемой "Взыскание погибших" икон Божией Матери.

19 воскресенье. Неделя о Страшном Суде. Прп. Вукола, еп. Смирнского (ок. 100). Прпп. Варсонофия Великого и Иоанна Пророка (VI). Свт. Фотия, патриарха Константинопольского (891). Миц. Дорофеи, Христины, Каллисты и мч. Феофила (288–300). Мч. Иулиана (312). Мц. Фавсты и мчч. Евиласия и Максима (305–311). Мцц. Марфы, Марии и брата их прмч. Ликариона отрока. Сщмч. Димитрия Рождественского пресв. и мч. Анатолия Рождественского (1921); сщмч. Василия Надеждина пресв. (1930); сщмч. Александра Телемакова пресв.

Заговенье на мясо. 20 понедельник. Седмица сырная (масленица) - сплошная. Прп. Парфения, еп. Ламп-сакийского (IV). Прп. Луки Елладского (ок. 946). Мчч. 1003 Никомидийских (303).

Сщмч. Александра Талызина пресв. (1938); сщмч. Алексия Троицкого пресв. (1942).

21 вторник. Отдание праздника Сретения Господня. Вмч. Феодора Стратилата (319). Прор. Захарии Серповидца, из 12-ти (ок. 520 г. до Р. Х.). Свт. Саввы II, архиеп. Сероского (1269). Сшмчч. Симеона Кульгавца, Андрея Добрынина, Сергия Любомудрова и Петра Маркова пресв. (1938); сщмч. Александра Абиссова пресв. (1942).

22 среда. Мч. Никифора. из Антиохии Сирской (ок. 257). Обретение мощей свт. Иннокентия, еп. Ир-кутского (1805). Обретение мощей свт. Тихона, патриарха Московского и всея России(1992). Прп. Панкратия Печерского, в Дальних пещерах (XIII). Прпп. Никифора (1557) и Геннадия (ок. 1516), Важеозерских. Сщичч. Маркелла, еп. Сикелийского, Филагрия, еп. Кипрского, и Панкратия, еп. Тавроменийского (І). Сщич. Василия Измайлова

пресв. (1930); сщмч. Иоанна

Фрязинова пресв. (1938). 23 четверг. Сщмч. Харалампия и с ним мчч. Порфирия, Ваптоса и трех мучениц (202). Блгв. кн. Анны Новгородской (XI). Прп. Прохора Печерского, в Ближних пещерах (1107). Прп. Лонгина Коряжемского (1540). Прав. Галины (III). Миці. дев Еннафы, Валентины и Павлы (308). Прп. Шио Мгвимского (VI) (Груз.) (перех. Праздн.). Сщичч. Пе-

Новицкого пресв. (1930). **Иконы Божией Матери** "Огневидная".

тра Грудинского и Валериана

24 пятница. Сщич. Власия, еп. Севастийского (ок. 316). Блгв. кн. Всеволода, во Святом Крещении Гавриила, Псковского (1138). Прп. Димитрия Прилуцкого, Вологодского (1392).

Прав. Феодоры, царицы Греческой, восстановившей почитание святых икон (ок. 867).

25 суббота. Иверской иконы Божией Матери. Свт. Мелетия, архиеп. Антиохийского (381). Свт. Московского Алексия, всея России чудотворца (1378). Свт. Мелетия, архиеп. Харьковского (1840). Прп. Марии, именовавшейся Марином, и отца ее Евгения (VI). Свт. Антония, патриарха Константинопольского (895). Прп. Мелетия Ипсенийского

26 воскресенье. Неделя сыропустная. Воспоминание Адамова изгнания. Прощеное воскресенье. Прп. Мартиниана (V). Свт. Серафима (Соболева), архиеп. Богу-чарского (1950). Прпп. Зои и архиеп. Богу-Фотинии (Светланы) (V). Прп. Евлогия, архиеп. Алексан-(607–608). дрийского Стефана, в иночестве Симеона, царя Сербского, Мироточивого (1200). Сщмчч. Василия Триумфова и Гавриила Преображенского пресв. (1919); сщмч. Сильвестра, архиеп. Омского (1920); сщмчч. Зосимы Трубачева, Николая Добролюбова, Василия Горбачева, Иоанна Покровского, Леонтия Гримальского, Владимира Покровского, Парфения Грузинова, Иоанна Калабухова, Йоанна Косинского, Михаила Попова пресв. и Евгения Никольского диакона, прмцц. Анны Корнеевой, Веры Морозовой и Ирины Хвостовой, мч. Павла Соколова (1938).

27 понедельник. Седмица 1-я Великого поста. Прп. Авксентия (ок. 470). Равноап. Кирилла, учителя Словенского (869). Прп. Исаакия, затворника Печерского, в Ближних пещерах (ок. 1090). 12-ти греков, строителей соборной Успенской церкви Киево-Печерской Лавры (XI). Перенесение мощей блгв. кн. Михаила Черниговского и болярина его Феодора (1578). Прп. Марона, пустынника Сирийского (IV). Свт. Авраамия, еп. Каррийского (V). Прп. Илариона Грузина, Святогорца (1864) (Груз.) Сщмч. Онисима, еп. Тульского (1937); сщмч. Трифона Родонежского диакона

В понедельник, вторник, лепу и четвенг 1 на великом повечерии поется Великий канон прп. Андрея Критского.

**28 вторник**. Ап. от 70-ти Онисима (ок. 109). Прп. Пафнутия, затворника Печерского, в Дальних пещерах (XIII). Прп. Пафнутия и дщери его Евфросинии (V). Прп. Евсевия, пустынника Сирийского (V). Сщичч. Михаила Пятае-

ва и Йоанна Куминова пресв. (1930); сщмчч. Николая Морковина, Алексия Никитского, Алексия Смирнова пресв., Симеона Кулямина диакона, прмч. Павла Козлова и прмц. Софии Селиверстовой (1938).

Виленской (перенесение в Вильно в 1495 г.), и Далматской (1646) икон Божией Ма-



9 четверг. Перенесение мощей свт. Иоанна Златоуста

Солунского (830).



10 пятница. Прп. Ефрема Сирина (373–379). Прп. Феодосия Тотемского (1568). Прп. Ефрема Новоторжского (1053). Прп. Ефрема Печерского, еп. Переяславского (ок. 1098).Прп. Палладия пустынника (IV). Прп. Исаака Сирина, еп. Ниневийского (VII). Св. Феодора Богоявленского исп., пресв. (1933); сщмчч. Игнатия, еп. Скопинского, Владимира Пищулина пресв. и прмч. Варфоломея Ратных, мц. Ольги Евдокимовой (1938); прп. Леонтия Стасевича исп. (1972).

Суморинской-Тотемской иконы Божией Матери.

11 суббота. Перенесение мощей сщмч. Игнатия Богоносца (107). Свт. Лаврентия, затворника Печерского, еп. Туровского, в Ближних пещерах (1194). Свтт. Герасима (1441–1467), Питирима (1455), Ионы (1470), епископов Великопермских, Устьвымских. Собор Коми святых. Мчч. Романа, Иакова, Филофея, Иперихия, Авива, Иулиана и Паригория (297). Мчч. Сильвана епископа, Луки диакона и Мокия чтеца (312). Собор Екатеринбургских святых.

Мч. Трифона (250). Мц. Перпетуи, мчч. Сатира, Ревоката, Саторнила, Секунда и мц. Филицитаты (202-203). Прп. Петра Галатийского (429). Прп. Вендимиана, пустынника Вифинийского (ок. 512). Сщмч. Николая Мезенцева пресв. (1938).

15 среда. Сретение Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа.

16 четверг. Попразднство Сретения Господня. Правв. Симеона Богоприимца и Анны **Равноап.** Нипророчицы.



колая, архиеп. Японского (1912). Блгв. кн. Романа Углич-

ского (1285) Свт. Симеона, еп. Полоцкого, еп. Тверского (1289). Прор. Азарии (Х в. до Р. Х.). Мчч. Папия, Диодора, Клавдиана (250). Мчч. Адриана и Еввула (ок. 308-309). Мч. Власия Кесарийского (III). Сщмчч. Иоанна Томилова, Тимофея Изотова, Адриана Троицкого, Василия Залесского пресв., прмч. Владимира Загребы и мч. Михаила Агаева (1938).

17 пятница. Прп. Исидо-Пелусиотского (ок. 436–

440). Блгв. вел. кн. Георгия (Юрия) Все- володовича